
 
 
 

El Hogar y La Crianza de los Hijos 
 
 

Contenido 

 
 

Por Martín Lloyd-Jones:   
Una exposición de Efesios 6:1-4 

  
Parte 1 

 
HIJOS SUMISOS 2 

PADRES INCREDULOS 8 
DISCIPLINA Y LA MENTE MODERNA   14 

 
Parte 2  

 
UNA DISCIPLINA EQUILIBRADA   21 

CRIAR HIJOS SEGÚN LA VOLUNTAD DE DIOS   30 
 
 

Por Richard Baxter 
Consejos Prácticas 

 
LAS RESPONSABILIDADES DE LOS PADRES PARA CON SUS HIJOS   38 

LAS RESPONSABILIDADES ESPECIALES DE LOS HIJOS HACIA SUS PADRES   46 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Parte 1 



 

2 
 

 
HIJOS SUMISOS 

Efesios 6:1-4 
 
Aquí llegamos no solamente al comienzo de un nuevo capítulo en la epístola de Pablo a los efesios, sino 
también a una nueva subdivisión y a un nuevo tema—la relación de hijos y padres. A medida que lo 
enfocamos es muy importante para nosotros recordar que esto es solamente otra ilustración del gran 
principio que el apóstol ha establecido en el capítulo previo y que ahora desarrolla en términos de nuestras 
diversas relaciones humanas. 
 
Este principio está expresado en 5:18: "No os embriaguéis con vino, en lo cual hay disolución; antes bien 
sed llenos del Espíritu". Esa es la clave—y todo lo que dice de allí en adelante no es sino una ilustración de 
cómo la vida cristiana, sea de un hombre o de una mujer, llena del Espíritu, es vivida en sus diferentes 
aspectos. Otro principio adicional de tipo general quedó expresado en el versículo 21, 'sometiéndoos unos a 
otros en el temor de Dios'. En otras palabras, debemos recordar que el apóstol está afirmando que la vida 
cristiana es una vida totalmente nueva, completamente distinta a la vida 'natural' aun en su mejor expresión. 
Su preocupación principal ha sido trazar un contraste entre esta nueva vida con la antigua vida pagana que 
estas personas habían vivido antes de su conversión; y es virtualmente la diferencia que hay entre un hombre 
que está ebrio y un hombre que está lleno del Espíritu de Dios. Les recuerdo esto a fin de acentuar que lo 
que aquí estamos considerando no es mera ética o moralidad; esta es la práctica de la doctrina cristiana y la 
verdad cristiana. 
 
Habiendo desarrollado su principio en términos de maridos y esposas, ahora el apóstol procede a hacer lo 
mismo en términos de las relaciones dentro de la familia, especialmente las relaciones entre padres e hijos, y 
entre hijos y padres. Todos concordarán en que este es un tema de tremenda importancia en los tiempos que 
vivimos. Estamos viviendo en un mundo que presencia un alarmante colapso en lo que a la disciplina se 
refiere. El desorden es desenfrenado, existe un colapso en la disciplina en todas estas unidades 
fundamentales de la vida—en el matrimonio y en las relaciones hogareñas. Se ha hecho común un espíritu 
de licencia, y las cosas que en un tiempo se dieron por sentadas, ahora no sólo son cuestionadas y 
combatidas, sino ridiculizadas y despreciadas. No hay duda alguna de que estamos viviendo en una era que 
contiene un fermento de mal que obra activamente en toda la sociedad. Podemos proseguir más aun—y 
estoy diciendo simplemente algo que todos los observadores de la vida reconocen, sean cristianos o no—y 
afirmar que de muchas maneras estamos encarando un colapso total y un quebrantamiento de lo que es 
llamado 'civilización' y sociedad. Y no hay ningún aspecto de la vida en la cual esto sea más evidente y 
obvio que en las relaciones entre padres e hijos. Sé que mucho de lo que estamos presenciando 
probablemente es una reacción hacia algo que fue desafortunadamente demasiado común al final de la era 
victoriana y en los primeros años del presente siglo. Después tendré más que decir al respecto, pero aquí lo 
menciono de paso para destacar claramente este problema. Sin duda hay una reacción contra el tipo 
Victoriano de padre que era severo, legalista y casi cruel. No estoy justificando la situación del presente, 
pero es importante que la entendamos y tratemos de rastrear su origen. Pero cualquiera sea la causa, no cabe 
la menor duda que la presente situación es una parte del colapso en este asunto de la disciplina y de la ley y 
del orden. 
 
En su enseñanza e historia la Biblia nos dice que esto es algo que siempre ocurre en épocas sin religión, en 
épocas de impiedad. Por ejemplo, tenemos una notable ilustración en lo que el apóstol dice del mundo en 
Romanos 1:18-32. Allí el apóstol nos da una descripción impresionante del mundo en el momento cuando 
vino nuestro Señor. Aquello era un estado de absoluto desorden. Y en las diversas manifestaciones de ese 
desorden que él enumera incluye este preciso asunto que ahora estamos considerando. En primer lugar dice 
en versículo 28, "Dios los entregó a una mente reprobada, para hacer cosas que no convienen". Luego 
continúa la descripción: "Estando atestados de toda injusticia, fornicación, perversidad, avaricia, maldad; 
llenos de envidia, homicidios, contiendas, engaños y malignidades; murmuradores, detractores, 
aborrecedores de Dios, injuriosos, soberbios, altivos, inventores de males, desobedientes a los padres, 
necios, desleales, sin afecto natural, implacables, sin misericordia... ". En esta horrible lista el apóstol Pablo 
incluye la idea de la desobediencia a los padres. Nuevamente, en la segunda epístola a Timoteo, 



 

3 
 

probablemente la última carta que haya escrito el apóstol, lo encontramos diciendo lo siguiente en 3:2: "En 
los postreros días vendrán tiempos peligrosos". 
 
Luego establece las características de esos tiempos: "Porque habrá hombres amadores de sí mismos, avaros, 
vanagloriosos, soberbios, blasfemos, desobedientes a los padres, ingratos, impíos, sin afecto natural, 
implacables, calumniadores, intemperantes, crueles, aborrecedores de lo bueno, traidores, impetuosos, 
infatuados, amadores de los deleites más que de Dios". 
 
En ambos casos el apóstol nos recuerda que en épocas de apostasía, en tiempos de grave impiedad y 
carencia de religión, en épocas cuando los mismos fundamentos son sacudidos, una de las más 
impresionantes manifestaciones del desorden es la 'desobediencia a los padres'. De modo que es de ninguna 
manera sorprendente que aquí llame la atención a este asunto al darnos ilustraciones de cómo se manifiesta 
la vida que es 'llena del Espíritu' de Dios. ¿Cuándo comprenderán y se darán cuenta las autoridades civiles 
que existe una conexión indisoluble entre la ausencia de Dios en las gentes y una carencia de moralidad y 
comportamiento decente? Existe un orden en estos asuntos. "Porque la ira de Dios se revela desde el cielo" 
dice el apóstol en Romanos 1:18, "contra toda impiedad e injusticia de los hombres". Si tiene impiedad, 
siempre tendrá injusticia. Pero la tragedia es que las autoridades civiles—sin diferencia del partido político 
que esté en el poder—parecen ser gobernadas todas por la psicología moderna más que por las Escrituras. 
 
Todas ellas están convencidas de que pueden tratar directamente con la injusticia, como si fuese cosa 
independiente. Pero eso es imposible. La injusticia siempre es el resultado de la impiedad; y la única 
esperanza de volver a tener cierta medida de justicia en la vida consiste en tener un reaviva-miento de la 
santidad. Eso es precisamente lo que el apóstol está diciendo a los efesios y a nosotros. En la historia de este 
país y de cualquier otro país, los mejores períodos, las épocas de mayor moralidad han sido aquellas que 
siguieron a los poderosos avivamientos religiosos. Este problema del desorden, y de la falta de disciplina, el 
problema de los hijos y de la juventud, sencillamente no existía cincuenta años atrás, como existe hoy. ¿Por 
qué? Porque aún estaba en operación la gran tradición del avivamiento evangélico del siglo dieciocho. Como 
fue quedando en el pasado, estos terribles problemas morales y sociales vuelven, tal como lo enseña el 
apóstol y tal como siempre han vuelto a lo largo de los siglos. 
 
Por eso las condiciones actuales requieren que miremos a la declaración del apóstol. Creo que padres e hijos 
cristianos, familias cristianas, tienen una oportunidad singular de testificar al mundo actual por el solo hecho 
de ser diferentes. Podemos ser verdaderos evangelistas mostrando esta disciplina, esta ley y orden, esta 
relación correcta entre padres e hijos. Podemos ser el instrumento en la mano de Dios para que muchas 
personas lleguen al conocimiento de la verdad. Por lo tanto considerémoslo de ese modo. 
 
Además existe un segundo motivo por el cual todos necesitamos esta enseñanza. De acuerdo a las Escrituras, 
no sólo la necesitan aquellos que no son cristianos tal como he estado indicando, sino también las personas 
cristianas necesitan esta exhortación, puesto que con frecuencia el diablo se introduce sutilmente en este 
punto tratando de descarriarlo. En el capítulo quince del Evangelio de Mateo nuestro Señor considera este 
asunto con los religiosos de su tiempo puesto que ellos estaban evadiendo de manera muy sutil uno de los 
requerimientos claros de los Diez Mandamientos. Los Diez Mandamientos les mandaban a honrar a sus 
padres, respetarlos y cuidarlos, pero lo que pasaba era que algunas de aquellas personas que se preciaban de 
ser ultra religiosas, en vez de estar haciendo lo que les decía el mandamiento, decían: "Ah, yo he dedicado 
este dinero, que es mío, al Señor; en consecuencia no puedo ocuparme de ustedes, que son mis padres". Esta 
es la forma en que lo expresó el Señor: "Pero, vosotros decís: cualquiera que diga a su padre o a su madre: 
Es mi ofrenda a Dios todo aquello con que pudiera ayudarte, ya no ha de honrar a su padre o a su madre". 
Ellos estaban diciendo, "Esto es Corbán, esto está dedicado al Señor. Por supuesto me gustaría ocuparme de 
ustedes y ayudarles, y todo lo demás, pero esto ha sido dedicado al Señor". De esta manera ellos estaban 
descuidando a sus padres en cuanto a sus deberes hacia ellos. 
 
Aquel era un peligro muy sutil, un peligro que aún persiste con nosotros. Hay personas jóvenes que en la 
actualidad causan gran daño a la causa cristiana porque son engañados por Satanás en este preciso aspecto. 
Son personas que se comportan rudamente con sus padres, y lo que es más grave aun, lo hacen así en 
términos de sus ideas cristianas y de su servicio cristiano. De esa manera son una piedra de tropiezo a sus 



 

4 
 

propios padres inconversos. Estos cristianos no logran comprender que al convertirnos en cristianos no 
ponemos de lado estos grandes mandamientos, sino que, al contrario, debiéramos estar practicándolos y 
ejemplificándolos mucho más de lo que lo hemos hecho hasta ahora. 
 
Notemos entonces, a la luz de estas cosas, cómo expresa el apóstol este asunto. El comienza con los hijos, 
usando el mismo principio que ha utilizado en el caso de la relación matrimonial. Es decir, comienza con 
aquellos que están bajo obediencia, con aquellos que deben estar en sujeción. El había comenzado con las 
esposas y luego prosiguió con los maridos. Aquí comienza con los hijos para luego proseguir con los padres. 
Lo hace de esta manera porque está ilustrando este punto fundamental, 'sometiéndoos unos a otros en el 
temor de Dios'. El mandato es, 'Hijos, obedeced a vuestros padres'. Y luego les recuerda el mandamiento, 
'Honra a tu padre y a tu madre'. De paso notamos un punto interesante aquí. Una vez más tenemos algo que 
distingue el cristianismo del paganismo. En estos asuntos los paganos no relacionaban la madre con el padre, 
sino que hablaban solamente del padre. Pero, la posición cristiana, como en efecto la posición judía, tal 
como le fue dada por Dios a Moisés, pone a la madre junto al padre. El mandamiento es que los hijos deben 
obedecer a sus padres, y la palabra 'obedecer' no sólo significa escucharles, sino prestar atención 
comprendiendo que se está bajo autoridad, prestar atención 'en sumisión'. Sumiso, está esperando un 
mandamiento, y no sólo escucha, sino reconoce su posición de subordinado y entonces procede a ponerla en 
práctica. 
 
Pero, es de suprema importancia que esta obediencia sea gobernada y controlada por la idea paralela de 
'honrar'. 'Honra a tu padre y a tu madre'. Esto significa 'respeto' o 'reverencia'. Esta es una parte esencial del 
mandamiento. Pero, los hijos no deben limitarse a una obediencia mecánica y bajo protesta. Eso sería 
totalmente equivocado; sería observar la letra pero no el espíritu. Eso es lo que nuestro Señor condenó tan 
severamente en los fariseos. No, ellos deben observar el espíritu tanto como la letra de la ley. Los hijos 
deben reverenciar y respetar a sus padres, y deben comprender la posición que les corresponde entre ellos, y 
deben regocijarse en ella. Deben considerarla un gran privilegio, y por lo tanto hacer todo lo que esté de su 
parte para demostrar esta reverencia y respeto en cada cosa que hagan. 
 
La apelación del apóstol implica que los hijos cristianos debieran constituir todo un contraste respecto de los 
hijos impíos que generalmente muestran una falta de reverencia hacia sus padres y que pregunta: "¿Quiénes 
son ellos?" "¿Por qué he de prestarles atención?" Consideran a sus padres como 'figuras secundarias' y al 
hablar de ellos lo hacen en forma irrespetuosa. En todo este asunto de la conducta se afirman a sí mismos 
defendiendo sus derechos y su 'modernismo'. Eso era lo que ocurría en la sociedad pagana de la cual 
provenían estos efesios, tal como ocurre en la sociedad pagana de la actualidad que nos rodea. 
Constantemente leemos en los diarios como se manifiesta este desorden y cómo los hijos 'están madurando a 
edad más temprana' por utilizar la terminología en boga. Por supuesto no hay tal cosa. La psicología no 
cambia. Lo que cambia es la mentalidad y la perspectiva que conduce a la agresividad y a un fracaso en 
cuanto a fundamentar el gobierno en principios bíblicos y enseñanzas bíblicas. Por todas partes uno oye de 
esta realidad. Jóvenes que hablan irrespetuosamente a sus padres, que los miran irrespetuosamente, que 
desprecian lo que ellos dicen, imponiéndose a sí mismos y haciendo valer sus propios derechos. Esta es una 
de las manifestaciones más horrendas de la pecaminosidad y del desorden de nuestro siglo. Ahora bien, en 
oposición a semejante comportamiento el apóstol dice: "Hijos, obedezcan a vuestros padres; honren a su 
padre y a su madre, trátenlos con respeto y reverencia, demuestren comprender su posición y lo que ella 
significa". 
 
Pero, consideremos ahora las razones del apóstol para darnos este mandamiento. El primero es—y lo 
menciono en este orden particular por motivos que serán evidentes más adelante—'Porque esto es justo'. 
Con esto él quiere decir: Es una actitud justa, es algo que es esencialmente correcto y bueno en y por sí 
mismo. ¿Le sorprende que el apóstol lo ponga de esta manera? Existen ciertas personas cristianas—
generalmente se precian de tener un nivel especial de espiritualidad—que siempre se oponen a este tipo de 
razonamiento. Ellas dicen: "Ya no pienso conforme al nivel natural; ahora soy un cristiano". Sin embargo, el 
gran apóstol habló de esa manera. El dice, 'Hijos, obedeced a vuestros padres'. ¿Por qué he de obedecer a 
mis padres?, pregunta alguno. Su primera respuesta es ésta, 'Porque esto es justo'; esto es algo justo que se 
debe hacer. El cristiano no desprecia ese nivel, más bien comienza con el nivel natural. 
 



 

5 
 

En otras palabras, lo que Pablo quiere decir por 'justo' es esto: El está retrocediendo al orden de la creación 
establecido en el comienzo mismo allí en el libro de Génesis. Ya hemos visto que al considerar a los maridos 
y sus esposas hizo exactamente lo mismo; retrocedió y presentó una cita del segundo capítulo de Génesis: 
"Por esto dejará el hombre a su padre y a su madre, y se unirá a la mujer, y los dos serán una sola carne". El 
no vaciló en presentar la relación matrimonial diciendo: "Yo solamente les pido que hagan lo que es 
fundamental, lo que es natural, lo que ha sido establecido desde el comienzo mismo en cuanto al hombre y a 
la mujer, al marido y la esposa". Y ahora nos dice eso con respecto al tema de los hijos. El principio quedó 
establecido allí en el comienzo, siempre ha sido así, esto es una parte del orden de la naturaleza, es una parte 
de la regla básica de la vida. Es algo que no solamente encuentra entre los seres humanos, sino que opera 
también entre los animales. En el mundo animal la madre cuida de su cría recién nacida, se ocupa de ella, la 
alimenta, la protege. No sólo eso, también le enseña cómo hacer diferentes cosas—a un pequeño pájaro le 
enseña como usar sus alas, a un pequeño animal como caminar y tropezar y abrirse paso. Este es el orden de 
la naturaleza. En su debilidad e ignorancia la joven criatura necesita la protección, dirección, ayuda e 
instrucción que le es dada por sus padres. Por eso el apóstol dice: 'Obedeced a vuestros padres... .porque esto 
es justo'. Los cristianos no están divorciados de un orden natural que se encuentra en todas partes de la 
creación. 
 
El solo hecho que esto tenga que ser dicho a personas cristianas es lamentable. ¿Cómo es posible que la 
gente pueda desviarse en un solo punto de algo que es tan patentemente obvio y que pertenece al orden y 
curso mismo de la naturaleza? Incluso la sabiduría del mundo lo reconoce. Hay personas alrededor de 
nosotros que no son cristianas pero que son firmes creyentes en la disciplina y el orden. ¿Por qué? Porque la 
totalidad de la vida y la totalidad de la naturaleza lo indica. Es algo ridículo y necio que un vástago se rebele 
contra sus padres y se rehúse a escuchar y obedecer. Algunas veces vemos que los animales lo hacen y lo 
consideramos ridículo. ¡Pero cuánto más ridículo es cuando lo hace un ser humano! Es algo antinatural que 
los hijos no obedezcan a sus padres; están violando algo que evidentemente es una parte de la trama de la 
naturaleza humana, algo que se ve desde donde se lo mire. La vida ha sido planificada sobre esta base. Y por 
supuesto, si no fuera así, pronto la vida se convertiría en un caos y terminaría con su propia existencia. 
 
'¡Porque esto es justo!' Hay algo acerca de este aspecto de la enseñanza del Nuevo Testamento que me 
parece sumamente maravilloso. Nos demuestra que no debe separar el Antiguo Testamento del Nuevo 
Testamento. No hay nada que demuestre más la ignorancia de un cristiano que cuando éste dice, "Por 
supuesto, ahora que soy cristiano no estoy interesado en el Antiguo Testamento". Eso seria totalmente 
equivocado, pues, como el apóstol nos lo recuerda aquí, el mismo Dios que hizo la creación en el comienzo, 
es el Dios que ahora salva. Desde el comienzo hasta el fin es el mismo Dios. Dios hizo al hombre y a la 
mujer, a los padres y a los hijos; y lo hizo a través de toda la naturaleza. Dios lo hizo de esa manera, y la 
vida debe desarrollarse siguiendo esos principios. De manera que el apóstol comienza su exhortación 
diciendo virtualmente esto: "Esto es justo, esto es básico, esto es fundamental, esto es parte del orden de la 
naturaleza. No retroceda en cuanto a este punto; si usted lo hace está negando su fe cristiana, está negando al 
Dios que estableció la vida conforme a este modelo y lo hizo desarrollarse siguiendo estos principios. La 
obediencia es justa. 
 
Ahora bien, habiendo hablado de esta manera, el apóstol prosigue presentando un segundo punto. Esto no 
sólo es justo, afirma, sino también es 'el primer mandamiento con promesa'. 'Honra a tu padre y a tu madre; 
que es el primer mandamiento con promesa'. El apóstol quiere decir que honrar a los padres no sólo es 
esencialmente correcto, sino que en realidad es una de las cosas que Dios destacó en los Diez 
Mandamientos. Este es el quinto mandamiento, 'Honra a tu padre y a tu madre'. Aquí nuevamente hay un 
punto interesante. En cierto sentido no había nada nuevo en los Diez Mandamientos. ¿Por qué entonces los 
dio? Lo hizo por el siguiente motivo: la humanidad, incluso los hijos de Israel, en su pecado y en su necedad 
había olvidado y se había apartado de estas leyes fundamentales provenientes de Dios referidas a la vida 
entera. Entonces, en efecto Dios dice: "Voy a exponerlos otra vez uno por uno; los voy a escribir y subrayar 
de manera que la gente pueda verlos claramente". Siempre había sido incorrecto ser desobediente a los 
padres; siempre había sido incorrecto robar y cometer adulterio. Aquellos reglamentos no tuvieron su origen 
con los Diez Mandamientos. El propósito de los Diez Mandamientos era que estos quedasen grabados en la 
mente de la gente, que quedasen establecidos claramente; son una forma de decir, "Estas son las cosas que 



 

6 
 

ustedes deben observar". ¡Con el primer mandamiento con promesa, el quinto mandamiento del decálogo! 
Dios se ha esforzado de manera especial para llamar la atención a este asunto. 
 
¿Qué quiere decir el apóstol con la expresión, 'Primer mandamiento con promesa'? Este es un punto difícil y 
nuestra respuesta no puede ser totalmente conclusiva. Obviamente no significa que éste sea el primer 
mandamiento que venga acompañado de una promesa, porque se nota que ninguno de los otros 
mandamientos está acompañado por promesa alguna. Si fuese correcto decir que los mandamientos seis, 
siete, ocho, nueve y diez están acompañados de promesa, entonces podríamos decir, "Por supuesto quiere 
decir que éste es el 'primero' de los mandamientos acompañados de una promesa". Pero los otros 
mandamientos no están acompañados de promesa, por eso no puede ser éste el significado. ¿Qué significa 
entonces? Podría significar que aquí en este quinto mandamiento comenzamos a tener instrucciones 
referidas a nuestras relaciones los unos con los otros. Hasta ahora los mandamientos han tratado nuestra 
relación hacia Dios, su nombre, su día, y sucesivamente. Pero aquí la atención se vuelve a nuestras 
relaciones los unos con los otros; de modo que en ese sentido, este puede ser el primer mandamiento.  
 
Sin embargo, por encima de esto puede significar que es el primer mandamiento, no tanto en orden como en 
rango, que Dios se sintió tan ansioso por grabarlo en la mente de los hijos de Israel que, a fin de darle mayor 
fuerza le añadió esta promesa. Primero, por así decirlo, en rango, ¡primero en importancia! No es que al final 
de cuentas alguno de estos sea más importante que los otros, puesto que todos son importantes. Sin embargo 
existe una importancia relativa, y yo quisiera considerarlo como tal, es decir, que este es uno de los 
mandamientos que cuando se descuide conduce al derrumbamiento de la sociedad. Nos guste o no nos guste, 
un quebrantamiento de la vida hogareña finalmente conducirá a un quebrantamiento de todo lo demás. Sin 
lugar a dudas, éste es el aspecto más amenazante y más peligroso de las condiciones de la sociedad actual. 
Una vez desaparecido el concepto de la familia, la unidad familiar, una vez quebrantada la vida familiar—
cuando todo esto haya desaparecido—pronto habrá desaparecido toda otra lealtad. Se trata de un asunto de 
suprema gravedad. Y tal vez ése sea el motivo por el cual Dios acompañó este mandamiento de una 
promesa. 
 
Pero yo creo que aquí encontramos otra sugerencia. Hay algo singular en esta relación entre hijos y padres, 
algo que señala hacia una relación aun superior. Después de todo, Dios es nuestro Padre. Ese es el término 
que él mismo usa; ése es el término que nuestro Señor usa en su oración modelo: 'Padre nuestro que estás en 
los cielos'. Entonces, por así decirlo, el padre terrenal es alguien que nos recuerda a aquel otro Padre, el 
Padre celestial. En la relación de los hijos hacia sus padres tenemos un cuadro de la relación de toda la 
humanidad original hacia Dios. Todos nosotros somos 'hijos' delante de Dios. El es nuestro Padre, 'linaje 
suyo somos' (Hch. 17:28). De manera que en forma muy maravillosa la relación entre padre e hijo es una 
réplica, un cuadro, un retrato, una predicación referida a toda esta relación que subsiste especialmente entre 
aquellos que son cristianos y Dios mismo. Aquí en Efesios 3:14, 15 hay una referencia a este asunto. El 
apóstol dice: "Por esta causa doblo mis rodillas ante el Padre de nuestro Señor Jesucristo, de quien toma 
nombre toda familia en los cielos y en la tierra". Algunos afirman que aquí la traducción debiera decir: 'Dios 
es el padre de todos los padres'. Tengan razón o no, sea como fuere, aquí existe la sugerencia de que la 
relación del padre y el hijo siempre debiera recordarnos nuestra relación con Dios. En ese sentido esta 
relación particular es única. No ocurre lo mismo en la relación entre marido y mujer que, según hemos visto, 
nos recuerda a Cristo y a la iglesia. Pero, esta relación nos recuerda a Dios como Padre y a nosotros como 
hijos suyos. Existe algo muy sagrado acerca de la familia, acerca de esta relación entre padres e hijos. Dios 
nos lo ha dicho en los Diez Mandamientos, por eso, llegado el momento de establecer este mandamiento 
particular, 'Honra a tu padre y a tu madre', lo acompañó de una promesa. 
 
¿Qué promesa? 'Para que te vaya bien y seas de larga vida sobre la tierra'. Sin lugar a dudas, el significado 
original de la promesa para los hijos de Israel era lo siguiente: "Si ustedes quieren seguir viviendo en esta 
tierra prometida a la cual los estoy guiando, observen estos mandamientos, particularmente éste. Si quieren 
experimentar un tiempo de bendición y felicidad en aquella tierra prometida, si quieren seguir viviendo allí 
bajo mi bendición, observen estos mandamientos, y especialmente éste". No cabe ninguna duda de que esa 
fue la promesa original. 
 



 

7 
 

Pero, ahora el apóstol generaliza la promesa porque está dirigiéndose tanto a gentiles como a judíos que se 
habían convertido en cristianos. Entonces dice en efecto: "Ahora bien, si quieren que todas las cosas les 
vayan bien, y si quieren vivir una vida larga, una vida plena sobre la tierra, honren a su padre y a su madre". 
¿Significa esto que si soy un hijo o una hija responsable, necesariamente voy a vivir muchos años? No, no es 
ése el significado. Pero sin lugar a dudas la promesa significa que si quiere vivir una vida de bendición, una 
vida plena bajo la bendición de Dios, cumpla este mandamiento. Tal vez él le escoja para una larga vida 
sobre la tierra a modo de ejemplo e ilustración. Pero, sin reparar en la edad que tenga al dejar esta tierra, 
sabrá que está bajo la bendición, bajo la buena mano de Dios. No debemos considerar estos asuntos en 
forma mecánica. Lo que se quiere transmitir aquí es que a Dios le agrada en gran manera la gente que 
obedece este mandamiento, y si nos dedicamos a cumplir estos mandamientos, y éste en particular, con los 
motivos correctos, entonces Dios nos mirará complacido, se sonreirá al mirarnos y nos bendecirá. ¡Gracias a 
Dios por tal promesa! 
 
Esto nos conduce al tercer y último punto. Nota la forma en que lo expresa el apóstol: 'Hijos, obedeced en el 
Señor a vuestros padres. Honra a tu padre y a tu madre'. La naturaleza lo dicta, pero no solamente la 
naturaleza, sino también la ley. Pero nosotros debemos ir más allá de eso— ¡a la gracia! El orden es éste: 
naturaleza, ley, gracia. 'Hijos obedeced a vuestros padres, en el Señor'. Es importante que estas palabras 'en 
el Señor' las relacionemos a la palabra correcta. No significa 'Hijos, obedeced a vuestros padres en el Señor'. 
Mas bien es, 'Hijos, obedeced en el Señor a vuestros padres'. En otras palabras, el apóstol está repitiendo 
precisamente lo que dijo en el caso de los esposos y las esposas. 'Las casadas estén sujetas a sus propios 
maridos, como al Señor". 'Maridos, amad a vuestras mujeres, así como Cristo amó a la iglesia'. Y al llegar a 
sus palabras referidas a los siervos lo hallaremos diciendo, 'Siervos, obedeced a vuestros amos terrenales... 
.como a Cristo'. Eso es lo que significa en el Señor. En otras palabras, éste es el motivo supremo. Debemos 
obedecer a nuestros padres y honrarlos y respetarlos porque esta es una parte de nuestra obediencia a nuestro 
Señor y Salvador Jesucristo. En último análisis ése es el motivo por el cual hemos de hacerlo. La naturaleza 
lo dicta, la ley lo subraya, pero como cristianos tenemos esta otra razón, este motivo grande y poderoso—El 
nos pide que lo hagamos; es un mandamiento suyo; es una de las formas en que demostramos nuestra 
relación con él y nuestra obediencia a él. 'Hijos, obedeced a vuestros padres como al Señor'. Es cierto, 
existen aquellas razones secundarias, pero no debemos detenernos en ellas, sino obedecer el mandamiento 
por amor de Cristo. 
 
Permítanme acentuar una vez más que esto es algo muy típico de la enseñanza del Nuevo Testamento. El 
cristianismo nunca aparta la naturaleza. No me malentiendan; no estoy diciendo 'naturaleza caída'. Estoy 
diciendo 'naturaleza', refiriéndome a lo que Dios creó y ordenó en el origen. En ese sentido el cristianismo 
nunca contradice a la naturaleza. Al principio de la era cristiana hubo personas que pensaban lo contrario, 
aun respecto de las relaciones matrimoniales. Por eso Pablo tuvo que escribir el capítulo siete de 1 Corintios. 
Algunos de los corintios argumentaban de esta manera: "Yo me he convertido en cristiano, pero mi esposa 
no ha hecho lo mismo, por lo tanto, por el hecho de ser yo cristiano y ella no, yo voy a dejarla". Y las 
esposas decían lo mismo. Pero eso es un error, dice Pablo. La fe cristiana nunca nos lleva a negar o a ir en 
contra de la naturaleza; Dios nunca quiso que fuéramos antinaturales. Lo que hace la fe cristiana es elevar y 
santificar lo natural. 
 
Lo mismo ocurre con la ley. El cristianismo no anula la ley como regla de vida. Lo que hace es añadirle 
gracia, capacitándolo a ejecutar la ley. 'Honra a tu padre y a tu madre'. La ley dio ese mandamiento, el 
cristianismo hace lo mismo, pero además nos da este motivo superior para obedecerlo, nos da un 
discernimiento y un entendimiento para hacerlo. Nosotros que somos cristianos comprendemos lo que 
hacemos 'como para el Señor', para el Señor que vino del cielo. Cristo vino del cielo para honrar la ley de su 
Padre. El guardó la ley, vivió conforme a la ley. Ahora él nos ha redimido para que fuésemos 'un pueblo 
particular, celoso de buenas obras', para que pudiéramos 'cumplir' la ley. El se dio a sí mismo por nosotros, 
'para que la justicia de la ley se cumpliese en nosotros, que no andamos conforme a la carne, sino conforme 
al Espíritu" (Rom. 8:4). La gracia eleva el mandamiento al supremo nivel, y nosotros, por nuestra parte, 
hemos de obedecer a nuestros padres, y honrarlos, y respetarlos para agradar a nuestro Señor y Salvador 
quien nos mira desde arriba. El apóstol ya había dicho esto en Efesios 3:10: "Para que la multiforme 
sabiduría de Dios sea ahora dada a conocer por medio de la iglesia a los principados y potestades en los 
lugares celestiales". ¿Se da cuenta que los ángeles y principados y potestades miran desde arriba al pueblo 



 

8 
 

cristiano y al ver que ejemplificamos estas cosas en nuestras vidas diarias, ellos se asombran de que él, el 
Hijo, haya sido capaz de hacer semejante pueblo de nosotros; que nosotros podamos vivir conforme a los 
mandamientos de Dios en un mundo pecaminoso como éste? 
 
Hacedlo 'como al Señor'. Obedeced a vuestro padre y a vuestra madre ‘en el Señor’. Este es el mayor 
aliciente de todos. Esto lo complace; esta es luna prueba de lo que él ha dicho; nosotros estamos 
comprobando su enseñanza. El ha dicho que vino al mundo para redimirnos, para lavar nuestros [pecados, 
para darnos una nueva naturaleza, para hacernos hombres y mujeres nuevos. Bien, dice el apóstol, 
pruébenlo, demuéstrenlo en la práctica. ¡Hijos, demuéstrenlo obedeciendo a sus padres; ustedes serán 
diferentes a (aquellos hijos arrogantes, agresivos, orgullosos, jactanciosos, de mala lengua, que les rodean en 
la actualidad. Demuestren que son diferentes, demuestren que tienen el Espíritu de Dios adentro, demuestren 
que pertenecen a Cristo. Tienen una maravillosa oportunidad; y esto será de gran regocijo y placer para el 
Señor. 
 
Pero, prosigamos un paso más. 'Hijos, obedeced a vuestros padres', porque cuando él estuvo en este mundo 
también lo hizo así. Esto es lo que encuentro en Lucas 2:51: "Y descendió con ellos, y volvió a Nazaret, y 
estaba ¡sujeto a ellos!". Las palabras se refieren al Señor Jesús a la edad de doce años. Junto a José y María 
había estado en Jerusalén. Estaban en su viaje |de regreso y ya habían hecho un día de camino antes de 
descubrir que él no estaba entre su grupo. Entonces regresaron y lo encontraron en el templo (razonando y 
debatiendo y platicando con los doctores de la ley, refutando |sus argumentos y confundiéndolos. Ellos se 
sintieron perturbados y asombrados. Entonces él les dijo "¿No sabéis que en los negocios de mi Padre me es 
necesario estar?" A los doce años ya era básicamente consciente de esto. Pero luego se nos dice que regresó 
con ellos a Nazaret—'y descendió con ellos, y volvió a Nazaret y estaba sujeto a ellos'. ¡El Hijo encarnado 
de Dios Cometiéndose a sí mismo a José y María! Aunque interiormente era consciente de estar en este 
mundo para atender los negocios de su Padre, se humilló a sí mismo y fue obediente a sus padres. 
Mirémoslo a él, compréndalos por qué lo hacía, básicamente para agradar a su Padre en el cielo, a fin de 
cumplir su ley en cada aspecto y dejarnos un ejemplo y que nosotros puliéramos seguir en sus pasos. 
 
Estas son entonces las razones que tiene para este mandato, y seguramente no hay nada más que agregar. 
Porque es justo. La naturaleza lo dic-está establecido por la ley de Dios, rubricado y subrayado. Agrada al 
Señor. La obediencia es una prueba de que es como él, porque hace lo que él hizo cuando estuvo aquí en 
este mundo pecaminoso y malo. ¡Quiera Dios Iluminarnos uno por uno en cuanto a la importancia de 
cumplir este mandamiento! 
 
Hemos de ver que el apóstol prosigue tal como lo hace siempre. Su enseñanza es equilibrada y por lo tanto, 
también tiene una palabra para los padres. Lo que hemos dicho puede ser malinterpretado. Si los padres se 
detienen en esto serán culpables de un grave desentendido. Pablo aún no ha terminado; todavía falta una 
palabra para los padres. Sin embargo hasta aquí este es el mensaje para los hijos. Y a medida que lo leemos 
y lo consideramos a la luz de lo que dice a los padres, quizás seamos capaces de comprender algunos de los 
problemas que tienen ciertos hijos, cualquiera sea su edad, cuyos padres no son cristianos y que se preguntan 
qué hacer. ¡Quiera darnos Dios toda la gracia necesaria para cumplir este mandato! 
 
 
 
 

PADRES INCRÉDULOS 
Efesios 6:1-4 

 
Hemos visto que este tema de padres e hijos, que siempre es importante, es especialmente importante en este 
tiempo. Es importante para todos nosotros. No sólo se refiere a los hijos como tales, y a la gente joven; y no 
sólo a padres que tienen hijos; éste es un tema que pertenece y se aplica a todos. Hay un aspecto más bien 
patético en el hecho de ciertas personas cristianas que aparentemente se divorcian de estos asuntos. Por 
ejemplo, he oído de algunos que creen que el tema de los maridos y las esposas no tiene nada que ver con 
ellos, porque ellos no son casados. Eso es sumamente lamentable porque, estén casados o no, sean padres o 
no, los cristianos deberían estar interesados en los principios de la verdad. Además, si no es casado, quizás 



 

9 
 

tenga un amigo casado que está pasando por problemas en cuanto a su vida matrimonial; entonces, si va a 
funcionar como cristiano, debe ser capaz de ayudar a tal persona. Para ello debe saber cómo ayudar, y sólo 
puede descubrir cómo ayudar entendiendo la enseñanza de las Escrituras. Por eso, nadie debiera excusarse 
pensando que esto nada tiene que ver con él o con ella. Quizás no se haya casado o tal vez sea casado pero 
sin hijos; sin embargo, debiera sentir simpatía y compasión por los padres de hoy, por los padres que viven 
en este mundo difícil y moderno. Es deber y asunto suyo ayudarles y auxiliarlos. Estos requerimientos 
particulares no están dirigidos a personas individuales, sino son para todos nosotros. 
 
Pero, más allá y por encima de ello, todos nosotros debiéramos estar interesados en comprender la verdad 
divina y en observar cómo Dios, en su infinita bondad y sabiduría, en su infinita condescendencia, nos sale 
al encuentro en las diversas situaciones que atravesamos al transitar este mundo. Las mismas autoridades 
civiles reconocen la importancia que todo este problema tiene en la actualidad. Una importante comisión 
referida al tema de la educación, recientemente declaró que uno de los problemas más urgentes en este país 
hoy día es el quebrantamiento del hogar y de la vida familiar. Por lo tanto estamos considerando un tema del 
cual bien puede depender el futuro de la sociedad y de este país. De entre todos los pueblos somos nosotros, 
los cristianos, quienes debiéramos dar urgente atención a estos asuntos a fin de poder ofrecer un ejemplo a 
otros y demostrar cómo vivir como hijos y padres, y cómo conducir la familia y la vida del hogar. 
 
Hasta aquí solamente hemos considerado el asunto desde el punto de vista de los hijos, y el deber dirigido a 
ellos, es decir, de la obediencia a sus padres. Pero ahora, en el cuarto versículo, el apóstol nos presenta el 
otro lado: "Y vosotros, padres", dice el apóstol, "no provoquéis a ira a vuestros hijos". No es que esta 
añadidura neutralice lo que el apóstol había dicho acerca de los hijos; más bien es dado para salvaguardarlo 
y quitar cualquier obstáculo que pudiese haber en el camino de los hijos al obedecer a sus padres. Es otra 
notable ilustración del equilibrio y de la justicia en las Escrituras. ¿Cómo puede negar alguien que esta sea la 
inspirada palabra de Dios, viendo cara a cara este perfecto equilibrio, esta equidad, este presentar siempre 
juntos los dos aspectos de un asunto? Hemos visto su carácter divino en el caso de los maridos y las mujeres, 
y aquí volvemos a encontrarlo en el caso de los padres y los hijos; y lo encontraremos también más adelante 
en el caso de los amos y los siervos. 
 
La obediencia que se requiere de los hijos debe ser mostrada a todos los tipos de padres. Existen padres 
culpables de provocar a ira a sus hijos. Ahora bien, quedemos en claro que el apóstol enseña que los hijos 
deben obedecer aun a esa clase de padres. Su declaración es de carácter general. El mandamiento debe ser 
obedecido sin consideración del carácter de los padres, y es un mandamiento que incluso se aplica al caso de 
padres no cristianos. 
 
Quisiera examinar cuidadosamente este aspecto del asunto porque puedo decir honestamente y basado en 
una larga experiencia pastoral, que este es uno de los problemas más comunes que he tenido que tratar, 
cuando las personas han venido y me han expresado las dificultades de sus vidas personales. Recuerdan lo 
que dijo nuestro Señor en Mateo 10:34: "No penséis que he venido a traer paz a la tierra; no he venido para 
traer paz, sino espada". El dijo que su enseñanza no suavizaría las cosas, sino que más bien crearía división, 
dividiendo al padre de su hijo, a la madre de su hija, etcétera. El motivo es que cuando una persona se 
convierte en cristiano hay un cambio tan profundo que inmediatamente quedan afectadas todas las esferas de 
la vida. No hay aspecto donde esto se sienta con mayor agudeza que el de las relaciones más íntimas y 
personales; porque tan pronto una persona se convierte en cristiana, esa persona comprende que su lealtad 
corresponde al fin de cuentas a Dios y al Señor Jesucristo. Eso inevitablemente tiene su efecto sobre toda 
otra forma de lealtad. De modo que nuestro Señor afirma que se convertirá en fuente de división—'Los 
enemigos del hombre serán los de su propia casa'. Deben estar preparados, dice el Señor, para estos casos 
que en la práctica de todos los días han demostrado ser ciertos. 
 
El problema que surge aguda y frecuentemente es el de hijos que se han convertido a la fe cristiana pero 
cuyos padres no lo han hecho. Inmediatamente nace la tensión. ¿Qué deben hacer esos hijos? ¿Cómo deben 
comportarse? Simplemente estoy acentuando que el apóstol dice que esos hijos, personas jóvenes—el 
término 'hijos' no debe interpretarse solamente desde el punto de vista de la edad—deben obedecer al 
mandamiento. Lo que el apóstol Pablo está diciendo es esto: "Hijos, obedeced a sus padres sean o no 
cristianos; no importa lo que ellos sean". Esta es una declaración general, un mandato general; pero 



 

10 
 

desafortunadamente en este punto muchos cristianos jóvenes inconscientemente causan grave daño. 
Posiblemente en este punto el fracaso sea más grave que en cualquier otro. ¿Cómo deben comportarse estos 
hijos con respecto a sus padres no cristianos? Ese es el problema. Inconscientemente muchas veces es en 
este punto que tales hijos causan grave daño por no entender la enseñanza bíblica por una falta de equilibrio 
en su perspectiva global. Muchas veces ellos son la causa de una actitud hostil de sus padres hacia la fe 
cristiana. Por eso, se trata aquí un asunto de suprema importancia. 
 
Existe una sola limitación que debe ser añadida a este mandato general que dice, 'Hijos, obedeced a vuestros 
padres'. La limitación es cuando nuestra relación con Dios es vitalmente afectada. En este punto peso mis 
palabras con particular cuidado. Si sus padres están tratando de prohibirle la adoración a Dios y la 
obediencia a él, en ese caso no obedece a sus padres. Si ellos deliberadamente le incitan o tratan de 
impulsarle a pecar, a cometer actos pecaminosos, nuevamente, debe rehusarse. Pero esa es la única 
limitación. Por debajo de ella (vuelvo a enfatizarlo) debemos ir hasta el último extremo; y aun en este caso, 
cuando estamos encarando la pregunta si los padres se interponen entre nosotros y nuestra relación con Dios, 
debemos ir hasta el último extremo de la conciliación y concesión. 
 
En la experiencia pastoral descubro que precisamente aquí es donde la mayoría de las personas tienen 
dificultades. Quiero decir que como cristianos se aferran a posiciones que yo consideraría detalles 
totalmente insignificantes. Por supuesto, eso es muy natural. Todos nosotros, por naturaleza somos personas 
que tienden a ir a los extremos; y habiéndonos convertido en cristianos sabemos exactamente como 
debiéramos vivir. Nuestro gran peligro en este punto—y sin lugar a dudas el diablo tiene su parte en ello— 
consiste en aferramos a posiciones totalmente ridículas, a posiciones que realmente son insignificantes y que 
realmente no afectan nuestra posición de cristianos. 
 
Permítanme darles una ilustración. Con frecuencia ocurre, según he visto, en relación con las bodas de una 
pareja o con todo el tema del matrimonio que dos jóvenes cristianos deciden contraer matrimonio cuando los 
Padres de ambos lados no son cristianos. Los dos jóvenes cristianos anhelan Profundamente que esto sea un 
ejemplo excelente de bodas cristianas y se Proponen a invitar a todos sus amigos creyentes. Pero, por 
supuesto, los padres también deben estar presentes—estos padres no cristianos de ambas partes—y también 
algunos de sus amigos y parientes que no son cristianos. He visto muchas veces la tendencia de estos 
jóvenes, excelentes cristianos de aferrarse a detalles de la ceremonia que en realidad no importan, y de esa 
manera causar más daño que bien. En otras palabras, dicen que todo tiene que ser exclusivamente cristiano; 
y tienden a llevar esto a un extremo de convertirlo en ofensa a los presentes que no son cristianos. Tengo la 
impresión que es precisamente allí donde dejan de practicar el juicio y el equilibrio que se encuentra en las 
Escrituras. Por supuesto, la boda tiene que celebrarse, pero hay muchos otros asuntos incidentales en cuanto 
a los arreglos que me parecen totalmente indiferentes. Si somos realmente cristianos en ese punto debemos 
hacer todas las concesiones que podamos y hacer todo lo posible para facilitar las cosas a los demás, con la 
esperanza de que ellos, al ver lo que es un matrimonio cristiano, realmente se sientan atraídos a la fe. Pero si 
vamos a aferramos rígidamente a una posición, sin hacer ninguna concesión respecto de ningún punto o 
detalle, y si insistimos que todo tiene que hacerse a nuestro modo—en otras palabras, si estamos más 
preocupados por impresionar a nuestros amigos cristianos que en ayudar a nuestros padres no cristianos—en 
ese caso no estamos cumpliendo este deber apostólico referido a la obediencia hacia nuestros padres. Eso es 
lo que quiero decir en cuanto a aferrarse a asuntos que son realmente vitales y no a detalles insignificativos e 
incidentales. 
 
También es importante que cuando sostenemos alguna posición lo hagamos con el espíritu correcto. Si 
defendemos algún principio cristiano, nunca debemos hacerlo de una manera contenciosa o impaciente. 
Mucho menos debemos hacerlo en forma arrogante y crítica. Con frecuencia nos traicionamos a nosotros 
mismos por la forma en que decimos las cosas. He notado que personas culpables de este descuido muchas 
veces revelan su actitud errónea aun por la forma en que discuten conmigo los arreglos de las bodas. Esas 
personas me dicen con una sonrisa torcida en su cara, "Por supuesto mis padres no son cristianos". Y con 
eso los hacen a un lado. Tan pronto una persona habla de esa manera yo sé que él o ella ya está en camino 
equivocado. Cualquier posición que una persona quiera defender de esa manera en terreno cristiano 
probablemente será inútil y susceptible de hacer mucho más daño que bien. Si sus padres no son cristianos 
no debe hablar de esa forma de ellos, no debe hacerlos a un lado, no debe hablar contenciosamente de ellos. 



 

11 
 

Debería sentirse acongojado por causa de ellos, y en consecuencia, hablar de ellos con dolor y pena. Sin 
embargo, creo que demasiadas veces hay en los hijos una dureza y una aspereza que no son cristianas. 
 
Esa clase de 'hijos' no está obedeciendo a sus padres; no están honrando a su padre y a su madre. Debe 
honrar a su padre y madre, sean cristianos o no; ese es el mandato. Muchas veces esto es difícil, pero es el 
precepto; y repito que en esto existe un sólo límite, es decir, el momento cuando ellos tratan, clara y 
deliberadamente, de evitar que adore a Dios y le sirva, o tratan de guiarle deliberadamente a cometer pecado. 
La forma en que actuamos a este respecto es de vital importancia; cada vez que llegamos a la situación en la 
cual realmente debamos oponernos a desobedecer, debemos hacerlo de tal manera de dar la impresión de 
que ello nos apena, que nos hiere, que lo lamentamos, y que ello es una decisión por demás lamentable. Pues 
que un hijo deba oponerse a sus padres es una de las cosas más serias y solemnes a las que podamos 
sentirnos llamados en esta vida. Por lo tanto, siempre que lo hagamos en el nombre de Cristo y de Dios, 
debemos hacerlo con un corazón quebrantado. De ninguna manera debemos dejar de dar la impresión a 
nuestros padres de que se trata de algo que nos hiere, que nos causa profunda pena, que nos cuesta mucho, 
que estaríamos dispuestos a cortarnos la mano derecha a fin de evitarlo, pero que, dada la situación, no 
tenemos otra alternativa. 
 
Hecho de esa manera, bien puede ser que Dios lo utilice para influir en ellos; pero si es hecho en forma 
arrogante, contenciosa, con espíritu de censura, con toda certeza causará daño. En ese caso carecerá 
totalmente de valor, apartará a la gente de Cristo y les hará sentir y decir, "Estos hijos, desde que se 
convirtieron en cristianos, son obstinados, sabelotodos, son duros y rígidos y legalistas". Esto levantará una 
terrible barrera entre ellos y su conocimiento de Dios y de nuestro Señor y Salvador. Siempre que nos 
sintamos impulsados a aferramos a cierta posición debemos hacerlo con un corazón quebrantado, con un 
espíritu manso y humillado. Debiéramos dar la impresión de que nuestro mismo corazón sangra al sentirnos 
impulsados por esta maravillosa obra que Dios ha hecho con nosotros a oponernos a nuestros padres. Este es 
un asunto que siempre debemos considerar de esta manera. 
 
Permítanme darles algunas razones por las cuales hemos de obrar de esta manera y que nos sirvan de ayuda 
y guía cada vez que estemos en una situación como ésta. ¿Por qué es que un cristiano debiera comportarse 
de la manera que he estado indicando, tanto negativa como positivamente? La respuesta es ésta: porque el 
hijo cristiano debiera ser el mejor tipo de hijo en el mundo. Esta es una declaración general, una afirmación 
universal. Todo lo que haga el cristiano siempre debiera ser hecho de la mejor manera. Digo esto a modo de 
proposición general. El hijo cristiano debiera ser un hijo mejor que cualquier otro hijo, el marido cristiano el 
mejor marido, la mujer cristiana la mejor esposa, la familia cristiana el mejor tipo de familia de todo el 
mundo, el hombre de negocios cristiano el mejor hombre de negocios que se pueda concebir, el profesional 
debiera ser el mejor en la profesión. No hablo desde el punto de vista de la capacidad, sino de todos los 
demás aspectos. Todo lo que el cristiano haga debiera ser hecho conforme a todas sus posibilidades, y con 
una minuciosidad y un entendimiento que nadie más es capaz de demostrar. Por supuesto, este es el 
trasfondo de todos estos deberes detallados que estamos estudiando. El cristiano, recuérdelo, es una persona 
llena del Espíritu: 'No os embriaguéis con vino, en lo cual hay disolución; mas sed llenos del Espíritu'. 
Ahora bien, cuando un hijo es 'lleno del Espíritu', por definición ése será un hijo ejemplar, un hijo 
absolutamente mejor que aquel que carece del Espíritu. 
 
¿Hacia dónde nos lleva esto entonces? Nos lleva a la conclusión de que los hijos cristianos debieran ser los 
mejores hijos del mundo porque sólo ellos tienen un entendimiento real y auténtico de esta relación. Hay una 
crisis en la vida de la familia y del hogar hoy en día porque ambos lados, tanto los padres como los hijos, no 
entienden el significado de estas cosas. No saben nada desde el punto de vista bíblico cuál es la relación 
entre padres e hijos. Ellos no pueden ver estas cosas 'en el Señor' como nosotros las vemos; y debido a que 
nosotros estamos 'en el Señor' tenemos un entendimiento nuevo acerca de estas cosas. Vemos que esta 
relación de padre e hijo es un reflejo y un cuadro de la relación de Dios con el cristiano que es su hijo. De 
manera que tenemos este concepto exaltado y elevado de la paternidad y de la relación de los hijos hacia sus 
padres. Debido a que sólo el hijo cristiano tiene un entendimiento de estos asuntos y de esta relación, él o 
ella en la práctica siempre debiera superar a los otros. Como cristianos no obramos automáticamente. El 
cristiano siempre sabe por qué hace las cosas. Tiene sus razones, tiene estas explicaciones y exposiciones de 
la Escritura; por eso entiende la situación. 



 

12 
 

 
Luego sólo el cristiano tiene el espíritu correcto: 'Sed llenos del Espíritu'. Todo el problema en este asunto 
es, al fin y al cabo, un problema de espíritu. La actitud moderna es, "¿Por qué he de prestar atención a mis 
padres? ¿Quiénes son ellos? ¡Son anticuados y pasados de moda! ¿Qué saben ellos?" Ese es el espíritu que 
causa tantos problemas en nuestros días. Los padres por su parte son culpables de lo mismo, de la carencia 
del espíritu correcto. Con frecuencia dicen: "Estos hijos son un estorbo. Nos gustaría salir de noche como 
solíamos hacerlo antes, pero desde que han llegado los hijos no podemos hacerlo". El espíritu de esa actitud 
ya es equivocado, y a ello se deben tantos fracasos. Todos estos problemas son asunto del 'espíritu', y por 
eso los patéticos hombres de estado y políticos, con sus actos de parlamento, ni siquiera están comenzando a 
comprender la naturaleza del problema que están considerando. No se puede legislar sobre estos asuntos; 
son asuntos del espíritu. 
 
Es muy importante que el hijo cristiano tenga un espíritu adecuado en estos asuntos; un espíritu egoísta sería 
lo último de lo que debiera ser culpable. Ya lo he mencionado antes. He aquí una situación muy delicada. 
Aquí están estos jóvenes cristianos que van a contraer matrimonio y con ellos los padres no cristianos. La 
tentación que sobreviene a estos jóvenes cristianos es: "Debo insistir en esto y aquello; soy cristiano; ahora 
entiendo y por lo tanto esto debe ser hecho tal como yo digo". Esta actitud ya tiene un espíritu erróneo. Su 
deseo es hacer lo que considera correcto; ¿pero qué de ellos? 'La conciencia, no sólo la tuya digo, sino 
también la del otro'. 'Todas las cosas son lícitas, pero no todas convienen'. ¿Qué del hermano débil? ¿Qué de 
aquél que no es cristiano? ¿No los considera? ¿Acaso sólo le preocupa que todo sea hecho de tal manera que 
salga absolutamente acertado, habiendo guardado la letra de la ley en cada detalle? ¡Esa es la esencia del 
fariseísmo! Ese es el espíritu que 'diezma la menta y el eneldo y el comino, y deja lo más importante de la 
ley: la justicia, la misericordia...'. ¡Quiera Dios concedernos sabiduría en estos asuntos! He visto tanto daño 
hecho a la causa de Cristo por fracasar en este sentido que le estoy dando atención especial. Nunca debemos 
actuar con un espíritu egoísta, con un espíritu de auto justicia. 
 
Pero permítanme añadir algo más. El cristiano está en una condición excepcionalmente ventajosa en cuanto 
a estos asuntos, porque como cristiano, debiera comprender las dificultades de sus padres. Consideren el 
caso de hijos no cristianos que entran en conflicto con la opinión y la voluntad de sus padres no cristianos. 
¿Qué es lo que ocurre? Inmediatamente se produce un choque de personalidades, un choque de voluntades y 
ninguno de los dos lados entiende al otro. El hijo dice, "Los padres no tienen derecho de decir esto"; y los 
padres miran a sus hijos y dicen "Estos hijos son imposibles y totalmente equivocados". Las dos partes se 
mantienen rígidas sin la menor intención de entender el punto de vista opuesto. Pero eso nunca debiera 
ocurrir en los cristianos. El cristiano tiene esta gran ventaja sobre aquel que no es cristiano; como cristiano 
debiera saber por qué sus padres no pueden entenderlo y por qué se comportan de la manera que se 
comportan. No solamente los considera corno padres difíciles, no se limita a interesarse en su personalidad, 
sino que como cristiano, dice, "Por supuesto, en cierto sentido no pueden obrar de otra manera; aunque esto 
es muy triste, muy trágico, yo no debo desesperarme por causa de ellos puesto que de ninguna manera 
pueden ver el asunto desde la perspectiva cristiana. Ellos son inconversos y esperar que lo vean desde la 
perspectiva cristiana sin ser cristianos es pedirles que hagan lo imposible. Yo mismo estuve una vez en esa 
condición, yo fui igualmente ciego. Gracias a Dios mis ojos han sido abiertos y ahora veo el camino 
correcto; en cambio, ellos no; por lo tanto debo ser amable con ellos, debo ser paciente y debo ser 
comprensivo. Debo hacerles toda concesión que esté a mi alcance; debo ir hasta donde yo pueda para salirles 
al encuentro y ayudarles y aplacarlos". Esa es la ventaja que disfruta el cristiano. 'Hijos, obedeced en el 
Señor a vuestros padres' porque tiene este entendimiento. No se mantenga como una personalidad contra 
otra personalidad; reconozca que es la ceguera del pecado lo que está causando el problema. No lo mire 
simplemente como padres que están en contra suya; por el contrario, ponga su atención en el pecado que 
causa la división. Eso es lo que nuestro Señor quiso decir en su enseñanza sobre 'traer una espada' y causar 
esta clase de división. Es algo que no debe sorprendernos, es algo que no nos debe impulsar a reaccionar 
violentamente. Debemos enfocarlo con un espíritu de entendimiento y simpatía. 
 
Esto conduce a mi última razón. Cualquier cosa que nosotros hagamos como cristianos; cualquier cosa que 
hagamos como hijos cristianos, cada vez que lleguemos a este punto del choque, a esta división, 
sintiéndonos impulsados incluso a decir 'no' a nuestros padres, siempre debemos hacerlo totalmente 
convencidos de que en tal circunstancia nuestra preocupación está dirigida a las almas de nuestros padres. 



 

13 
 

'Honra a tu padre y a tu madre'. El hecho de que ahora se ha convertido en cristiano y que ellos no lo son, no 
significa que va a mirarles despectivamente y tratarles con menosprecio y desdén, y hacerles a un lado. Debe 
honrarlos y puede honrarlos por sobre todas las cosas mediante esa preocupación por sus almas. Si como 
personas cristianas nuestro espíritu y nuestro corazón no están preocupados por las almas de aquellos que 
están unidos a nosotros mediante esta más íntima de las relaciones, nosotros estaremos desobedeciendo a 
nuestros padres, no estaremos 'honrando a nuestro padre y a nuestra madre' de la manera en que lo indican 
las Escrituras. 
 
Por lo tanto, protejámonos a nosotros mismos mediante estas consideraciones del tipo de comportamiento 
voluble, superficial y mecánico que nos es recomendado, si es que no nos lo imponen esos cristianos de 
buena intención pero ignorantes. Hay muchos. Esas personas dicen, "Ahora usted se ha convertido, esto es 
lo que usted debe hacer ahora" y prácticamente lo alientan a volverse en contra de sus propios padres. Nunca 
les permita hacerlo. Estas reglas fundamentales, estas leyes aún tienen vigencia y permanecen. La única 
división legítima es aquella que es causada por Cristo mismo. Nosotros nunca debemos crear las divisiones; 
debemos hacer todo lo que está a nuestro alcance para evitarlas, y debemos ir hasta los límites más extremos 
para impedirlo. La única división legítima es aquella división inevitable, esa división tremenda hecha por la 
espada del Espíritu, blandida por el Hijo de Dios mismo, nuestro Señor y Salvador Jesucristo. Nunca 
debemos ser difíciles, nunca debemos aferramos a detalles irrelevantes; nunca debemos hacer cosas que 
causen división. La única división que es inevitable y permisible es aquella producida por la espada que 
nuestro Señor dijo haber traído (Mt. 10:34-38). 
 
Ahora dirigimos nuestra atención a los padres. Dice el apóstol, 'Y vosotros, padres, no provoquéis a ira a 
vuestros hijos'. Nótese que solamente menciona a los padres. Acaba de citar las palabras de la ley—'Honra a 
tu padre y a tu madre'—pero ahora escoge solamente a los padres porque toda su enseñanza ha sido, según 
hemos visto, que el padre es quien ocupa la posición de autoridad. Eso es lo que siempre encontramos en el 
Antiguo Testamento; eso es como Dios ha enseñado desde siempre que se comporte la gente; por lo tanto, 
naturalmente dirige este mandato particular a los padres. Pero el mandato no debe ser limitado a los padres; 
también incluye a las madres; ¡y en tiempos como los nuestros hemos llegado a una situación en la cual el 
orden prácticamente debe ser revertido! Vivimos en una especie de sociedad matriarcal en la cual los padres, 
y por cierto los maridos, han abdicado su posición en el hogar de tal manera que prácticamente todo queda 
librado al gobierno de las madres. Por eso es preciso comprender que lo dicho aquí a los padres se aplica 
igualmente a las madres. Se aplica a aquella persona que está en posición de ejercer la disciplina. En otras 
palabras, el tema al cual somos introducidos aquí en este cuarto versículo, tema que ya estaba implicado en 
los versículos anteriores, es de la disciplina. 
 
Es preciso examinar cuidadosamente este tema, y por supuesto es un tema sumamente extenso. Una vez más 
quisiera decir que no hay asunto de mayor importancia en este país y en todo otro país, que todo este 
problema de la disciplina. Estamos presenciando una crisis de la sociedad, una crisis que está principalmente 
relacionada a este asunto de la disciplina. Lo vemos en el hogar, lo vemos en las escuelas, lo vemos en la 
industria; lo vemos en todas partes. El problema que está confrontando actualmente a la sociedad en cada 
esfera de la vida es, en último análisis, el problema de la disciplina. Responsabilidad, relaciones, la forma en 
que debe ser conducida la vida, ¡la forma en cómo debe proseguir la vida! Tengo la impresión que todo el 
futuro de la civilización descansa en esto. El propósito principal de la predicación no consiste en tratar 
asuntos políticos y sociales, sin embargo podemos arrojar importante luz sobre ellos. 
 
Se nos dice que la división más importante del mundo actual es la causada por la 'cortina de hierro'. En vista 
de ello me atrevo a hacer esta afirmación, esta profecía: Si sucumbe y es derrotado el oeste, el único motivo 
será su desintegración interna. Al otro lado no existe el problema de la disciplina porque se trata de una 
dictadura y por eso habrá eficiencia. Nosotros no creemos en dictaduras; por lo tanto no hay nada más 
importante para nosotros que el problema de la disciplina. Si proseguimos derrochando nuestras vidas con 
diversiones, trabajando cada vez menos, demandando cada vez más dinero, cada vez más placer, y la así 
llamada felicidad, más y más indulgencia respecto de los deseos de la carne, y negándose a aceptar nuestras 
responsabilidades, no habrá sino un solo e inevitable resultado: fracaso completo y abyecto. ¿Por qué 
conquistaron los godos y los vándalos y otros bárbaros al antiguo imperio romano? ¿Acaso fue por un poder 
militar superior? ¡Por supuesto que no! Los historiadores saben que existe una sola respuesta; la caída de 



 

14 
 

Roma sobrevino por el espíritu de indulgencia que había invadido al mundo romano. Los juegos, los 
placeres, los baños. La desintegración moral que había penetrado el corazón del imperio romano fue la causa 
de la 'decadencia y caída' de Roma. No fue una supremacía de poder desde afuera, sino la desintegración 
interna lo que arruinó a Roma. Y en la actualidad, el hecho realmente alarmante es que estamos 
presenciando una decadencia similar en este país y en otros países occidentales. Esta negligencia, esta 
indisciplina, esta perspectiva y espíritu son característicos de un período de decadencia. La manía de los 
placeres, de los deportes, de las bebidas y drogas se ha adueñado de las masas. ¡Este es el problema esencial 
esta absoluta ausencia de disciplina y de orden y de conceptos correctos dé gobierno! 
 
A mi parecer, estos asuntos son presentados con mucha claridad por lo que el apóstol nos dice aquí. Más 
adelante he de presentarlos a nuestra consideración y demostrar cómo las Escrituras nos iluminan respecto 
de ello. Pero antes de ello permítanme mencionar algo que ayudará y estimulará todo el proceso de sus 
pensamientos. Uno de nuestros problemas actuales es que ya no pensamos por nosotros mismos. Los 
periódicos piensan por nosotros, la gente que se entrevista en la radio y televisión lo hace por nosotros, y 
nosotros nos sentamos a escuchar. Esa es una de las manifestaciones de la crisis en la autodisciplina. 
Debemos aprender a disciplinar nuestras mentes. Por eso voy a presentar dos citas de las Escrituras, una 
referida a un aspecto del asunto y la otra al aspecto opuesto. El problema de la disciplina está entre ambos. 
He aquí el límite de uno de los aspectos: "El que detiene el castigo, a su hijo aborrece" (Pr. 13:24). El otro 
es: "Y vosotros, padres, no provoquéis a ira a vuestros hijos". Todo el problema de la disciplina yace entre 
esos dos límites, y ambos se encuentran en las Escrituras. Trate de captar los grandes principios bíblicos que 
gobiernan este asunto tan vital y tan urgente. Actualmente, quizás éste sea el problema mayor que aqueja no 
sólo a las naciones occidentales sino también a otras. Todos nuestros problemas resultan de andar de un 
extremo al otro. Y eso es algo que nunca se encuentra en las Escrituras. Lo que caracteriza a la enseñanza de 
las Escrituras siempre es, y lo es en todas partes, su perfecto equilibrio, una justicia que nunca fracasa, la 
forma extraordinaria en que están divinamente unidas la gracia y la ley. Hemos de considerar estos asuntos 
más detalladamente. 
 
 
 
 

DISCIPLINA Y LA MENTE MODERNA 
Efesios 6:1-4 

 
Continuamos nuestro estudio de lo que constituye uno de los asuntos básicos y fundamentales de toda la 
vida y conducta humana. Es un problema que no sólo se refiere a personas cristianas sino a toda la sociedad. 
Lo que nos afecta particularmente a nosotros los cristianos es esto: hemos sido establecidos, según nos lo 
recuerdan las Escrituras, como 'luces en el mundo', como 'la sal' de la sociedad, y como 'una ciudad puesta 
sobre una colina'. No hay otra esperanza para el mundo sino la de la luz que le viene de la enseñanza 
cristiana. Por lo tanto, es de doble importancia que, como personas cristianas observemos y entendamos 
cuidadosamente la enseñanza apostólica. A nosotros nos corresponde dar un ejemplo a todo el mundo de 
cómo debe ser vivida verdaderamente la vida. Y creo que en tiempos como éstos tenemos una oportunidad 
única para demostrar el equilibrio cristiano y bíblico referido a este grave problema de la disciplina. 
 
Por supuesto, este urgente problema no se limita a la cuestión de los hijos. El mismo principio está 
implicado en la actitud moderna hacia el crimen, la guerra y hacia el castigo en cualquiera de sus tipos y 
formas. Esta es una parte del problema general. Pero aquí lo estamos considerando particularmente desde el 
punto de vista de su influencia sobre la disciplina de los hijos y la disciplina en el hogar. Por un lado 
tenemos la expresión familiar que dice, 'retén el castigo y arruina al niño' y las otras formas de esta 
expresión que se encuentran en diversos puntos en el libro de Proverbios y en la literatura del Antiguo 
Testamento conocido como 'sabiduría'. Ese es un aspecto del asunto. El otro aspecto es, 'y vosotros, padres, 
no provoquéis a ira a vuestros hijos'. Esas son las dos posiciones fundamentales. Dentro de la elipse de estas 
dos fuerzas hemos de encontrar la doctrina bíblica referida a este tema. 
 
Primero hemos de considerar el tema en términos generales. Lo que nos impresiona de inmediato es el gran 
cambio que ha ocurrido durante el presente siglo respecto al problema de la disciplina, y especialmente 



 

15 
 

durante los últimos treinta años o más. Sin embargo, es un cambio que se extiende a lo largo de todo este 
siglo. Se ha producido toda una revolución en cuanto a la actitud de la gente hacia este asunto. 
Anteriormente teníamos lo que hoy la gente llama, con tono burlón, la perspectiva victoriana respecto de la 
disciplina. Admitamos inmediatamente y con toda franqueza que, sin lugar a dudas, esa conducta había 
excedido sus límites. Fue una conducta represiva, muchas veces brutal; con todo se puede decir que algunas 
veces fue inhumana. El padre Victoriano, el abuelo Victoriano, constituyen un tipo bien conocido y bien 
reconocido. En su concepto de paternidad y de la disciplina familiar había un elemento—ciertamente un 
elemento considerable—de tiranía. Los hijos eran gobernados severa y ásperamente y se decía que, 'los hijos 
deben ser vistos pero no oídos'. Y por cierto, esa actitud era puesta en práctica. A los niños no se les permitía 
expresar su opinión, con frecuencia no se les permitía hacer preguntas; se les indicaba qué hacer, y tenían 
que hacerlo; y si se rehusaban eran castigados con gran severidad. No necesitamos dedicar mucho tiempo a 
esto; es algo que ha sido atacado, ridiculizado y caricaturizado de tal manera que todo el mundo, sin lugar a 
dudas conoce el cuadro. La mayoría de nosotros probablemente no tengamos suficiente edad para recordarlo 
en la práctica, excepto aquellos que hayan pasado los sesenta años; sin embargo, todos nosotros conocemos 
el cuadro y la idea en general. Esa era la situación hace aproximadamente cien años, situación que continuó 
en forma más o menos igual hasta la Primera Guerra Mundial. 
 
Pero desde entonces se ha operado un cambio total; y en la actualidad estamos confrontados por una 
situación que prácticamente es el opuesto absoluto, ya que ahora tenemos la tendencia de hacer de lado todo 
lo que tenga que ver con la disciplina. Esto es, como he dicho, parte de una actitud general hacia la guerra, el 
crimen, hacia el castigo en general, y especialmente al castigo corporal y capital. Se ha introducido una 
nueva corriente de opiniones la cual rechaza totalmente las ideas fundamentales del punto de vista 
Victoriano. En efecto, podemos describirlo como una oposición general a la idea en sí de justicia, rectitud, 
ira y castigo. Todos estos términos son abominados y odiados. En términos generales, el hombre moderno 
rechaza radicalmente estos conceptos. Encontramos ejemplos de ello en nuestros periódicos, en tendencias 
evidentes del parlamento, y en cambios que en medida creciente se han introducido. Pocas veces se 
escuchan estos grandes términos referidos a la justicia, a la verdad, al derecho, y a la rectitud. Las palabras 
de uso más frecuente en nuestros días son paz, felicidad, gozo, placer, tolerancia. El hombre moderno se ha 
rebelado contra los grandes términos que siempre han caracterizado a las épocas heroicas en la historia del 
hombre. Sin embargo esto es en gran medida una reacción contra la severidad de la era victoriana. 
 
Lo que vuelve tan grave esta posición es que dicha actitud generalmente es presentada en términos del 
cristianismo y especialmente en términos de la enseñanza del Nuevo Testamento; y esto, particularmente 
como contraste con la enseñanza del Antiguo Testamento. Con frecuencia el caso es expresado de esta 
manera: "Por supuesto, el problema de aquellos Victorianos como de los puritanos es que vivían en el 
Antiguo Testamento, adoraban al Dios del Antiguo Testamento. Sin embargo"—añaden—"nosotros no 
creemos en eso; el Dios de ellos sólo era un dios tribal; y ese no es el Dios del cristianismo, ese no es el 
'Padre' de Jesús". Afirman que las ideas modernas referidas a la disciplina están basadas en el Nuevo 
Testamento, y que ellos han alcanzado el concepto Neotestamentario de Dios. En consecuencia dicen que no 
están interesados en la justicia y la rectitud, en la ira y el castigo. Nada tiene importancia, sino el amor y la 
comprensión. 
 
Aquí es donde esta posición se vuelve tan peligrosa. Y es interesante notar que hombres que ni siquiera 
pretenden ser cristianos están diciendo esa clase de cosas. Incluso en libros, artículos y periódicos uno puede 
leer expresiones que no vacilan en afirmar que actualmente la posición cristiana por lo general no es 
sostenida por la iglesia, sino por algunos escritores populares ajenos a la fe, que franca y abiertamente 
reconocen no ser cristianos. Se nos dice que el caso cristiano va por el camino del descuido, que la iglesia no 
está avanzando la causa, y que actualmente y en realidad el cristianismo está siendo presentado por hombres 
que están fuera de la iglesia. Se dice que ellos están presentando la auténtica exposición de la enseñanza del 
Nuevo Testamento. Existe esta curiosa alianza entre algunas personas que se dicen cristianas y otras que 
abiertamente afirman no ser cristianos; pero unidos concuerdan en que el cristianismo y el Nuevo 
Testamento enseñan este concepto moderno respecto de la disciplina, motivo por el cual se han apartado del 
punto de vista Victoriano, y particularmente del punto de vista del Antiguo Testamento. 
Resumiéndolo todo, podemos decir que la idea básica detrás de este concepto es que la naturaleza humana es 
esencialmente buena. Esa es la filosofía fundamental. Por lo tanto, lo que se requiere es extraer, alentar, y 



 

16 
 

desarrollar la personalidad del niño. Por eso no debe haber reproche, no debe haber control; no debe haber 
castigos ni administración de correcciones puesto que ello tendería a ser represivo. Siendo este el principio 
principal, naturalmente éste se hace sentir a lo largo de todas las esferas de la vida. 
 
Considérese, por ejemplo, los métodos de enseñanza. Seguramente este es uno de los asuntos más urgentes 
que actualmente encara el país. Durante los últimos veinte años o más, los métodos de enseñanza han sido 
determinados casi exclusivamente por este nuevo enfoque, por esta nueva filosofía que considera la 
naturaleza humana como esencialmente buena. La idea consiste en que no debe obligar o forzar al niño. Una 
de las primeras personas en describir esta enseñanza fue una doctora María Montessori cuyo método de 
enseñanza, en términos generales, decía que debía permitir que sus niños decidieran por sí mismos y 
escogieran en forma independiente, lo que quieren aprender. Antes, por supuesto, había un método 
obligatorio para enseñar las 3 R’s. (Nota del editor: las 3 R’s en inglés son "Reading, writing, arithmetic", 
(esto es, lectura, redacción y aritmética). Esto equivale a lo más básico en la enseñanza,) y debía utilizarlo 
aunque no quisiera. Los niños debían aprender de memoria las tablas de multiplicación y otras cosas 
también. Era algo que se hacía mecánicamente, no había esfuerzo alguno por presentarlo en forma 
interesante a los niños. Entonces se les decía sencillamente que debían aprender su alfabeto, sus tablas, y su 
gramática. Todo les era introducido por la fuerza y ellos debían repetirlo mecánicamente hasta saberlo de 
memoria y poder repetirlo en coro. Ahora todo eso, se nos dice, estaba totalmente equivocado porque no 
desarrollaba la personalidad del niño. La enseñanza debe ser presentada en forma interesante y todo debe ser 
explicado. El niño no debe aprender en forma mecánica, sino entender lo que está aprendiendo; y en 
consecuencia, se dan las explicaciones; se ha descartado el antiguo método en términos de este nuevo 
concepto de la naturaleza humana, esta nueva actitud hacia la vida que pretende ser cristiana. De esta 
manera entonces, referida a la teoría y al método de la educación, se ha producido esta profunda revolución. 
Pero en la actualidad ya estamos comenzando a descubrir algunos de sus resultados. Descubre que 
empresarios y otras personas se quejan porque muchos que solicitan trabajo como secretarias(os) y 
mecanógrafas(os) ya no saben deletrear ni resolver simples problemas matemáticos. Pero mi preocupación 
no se dirige a los resultados prácticos y económicos, sino a los principios subyacentes. 
 
Nuevamente, con respecto al tema del castigo, éste también se ha convertido en gran manera en algo del 
pasado. Se nos dice que no hay que castigar; en cambio, hay que apelar a los niños, mostrarles el error, 
darles un buen ejemplo, y luego compensarlos positivamente. Por supuesto, debemos reconocer que en todo 
esto hay cierta medida de verdad; sin embargo, el peligro es que los hombres generalmente tienden a ir de un 
extremo al otro, y así es como en la actualidad todo el concepto de corrección ha desaparecido en gran 
medida. En efecto, existen algunos que llevarían este concepto al extremo de decir que nunca se debe 
castigar a un niño. Algunos incluso dicen que la conducta correcta, si un niño se comporta equivocadamente, 
es darse el castigo a sí mismo y de esa manera avergonzar al niño e inducirlo a abandonar su práctica 
equivocada y mala. Recuerdo perfectamente bien que hace unos treinta años había un hombre que 
literalmente puso esto en práctica con su propia familia. Tenía un hijo que, como cualquier otro hijo, 
ocasionalmente se daba a la desobediencia y a una conducta equivocada; pero este hombre, habiéndose 
aferrado a la nueva teoría, decidió que ya no castigaría al niño en ninguna forma y de ninguna manera, sino 
que tomaría el castigo sobre sí mismo. Por ejemplo, en vez de castigar al hijo, él, el padre se abstenía de 
comer su cena el día de la ofensa. El experimento, debo añadir, no duró mucho. ¡A fin de salvaguardar su 
propia salud pronto tuvo que regresar al viejo método! 
 
Esa es una ilustración típica de la actitud moderna. La naturaleza humana, se afirma, es esencialmente buena 
y no es necesario sino que apelar a lo bueno y elevado en ella. Nunca debe castigar, nunca debe restringir, 
nunca debe ejercer disciplina. Debe limitarse a establecer el ideal, y sufrir en sí mismo el castigo de la mala 
conducta de otros, y en consecuencia, los pecadores responderán. Esta clase de gente creía que si se hubiese 
actuado de esta manera con Hitler, no hubiese habido guerra; podría haber cambiado a Hitler si solamente 
hubiese hablado amable y bondadosamente con él, y si le hubiese mostrado cuánto estaba dispuesto a sufrir. 
Hubo un predicador muy popular en Londres antes de la Segunda Guerra Mundial que realmente propuso 
que él y unos pocos más en efecto debían ir y entreponerse a los ejércitos de Japón y China que en ese 
tiempo estaban en guerra. No lo pusieron en práctica, pero estaban totalmente convencidos que de haberlo 
hecho, y de haberse parado entre los ejércitos enemigos sacrificándose a sí mismos, la guerra habría 
terminado inmediatamente. 



 

17 
 

 
Todo esto, repito, está basado en el punto de vista de que la naturaleza humana es esencialmente buena, y 
que entonces sólo tiene que apelar a ella. Nunca será preciso hacer uso del castigo. Pero, si alguna vez 
recurre a él, nunca debe ser en forma corporal, nunca debe ser punitivo; si existe algún tipo de castigo se nos 
dice que éste debe ser reformatorio. Este es un punto interesante. El nuevo concepto es que en este tema del 
castigo—si es que se puede decir tanto en su favor—consiste en reformar y no en ejercer retribución. Se nos 
dice que siempre debemos ser positivos, que siempre debemos seguir el propósito de edificar un nuevo tipo 
de personalidad y carácter. ¿En qué resulta esto? Tómese, por ejemplo, el tema de las cárceles. Según el 
concepto moderno, el propósito de las cárceles no es castigar a los transgresores sino reformarlos. En 
consecuencia se nos dice con creciente énfasis la necesidad en las cárceles es la abolición de las 
restricciones y los castigos. Debemos abolir el látigo y toda otra forma de castigo corporal, y las cárceles 
deben ser atendidas por psiquiatras. La cárcel es un lugar en el cual un hombre debiera recibir tratamiento 
psicológico y psiquiátrico. No se debe castigar al prisionero por lo que ha hecho, porque esencialmente él es 
un hombre bueno. Lo que hay que hacer es edificar esa bondad que existe en él, y después extraerla de él. 
Muéstrele el bien y el mal de algunas de sus propias ideas, y lo que él ha estado haciendo contra la sociedad, 
y pronto reconocerá sus errores y renunciará a ellos. La gran necesidad consiste en edificar "el otro lado". Y 
así mediante tratamientos psiquiátricos usted está reformando al hombre y edificando su carácter y su 
personalidad. 
 
Tal es la idea reinante en la actualidad, respecto del tratamiento del crimen y de su castigo. La pena capital 
ha sido abolida, todas las formas de castigo corporal debieran ser abolidas, y por cierto cualquier clase de 
severidad debiera ser abolida; todo el énfasis está en el tratamiento psiquiátrico— ¡el enfoque psicológico, la 
edificación, el desarrollo de este elemento positivo que existe en la naturaleza humana! Y, por supuesto, la 
misma idea se aplica al manejo de los hijos. Toda la tendencia en la actualidad, si un niño no se comporta en 
la escuela como debe es enviarlo a un psiquiatra de niños-todo el mundo debe ser tratado psicológicamente. 
Esencialmente todos los niños son buenos; por eso nunca debe castigar. La vara y el bastón deben ser 
eliminados. Lo que se requiere es extraer el bien que se encuentra oculto pero inherente a cada persona. De 
modo que, cuando el maestro es ineficiente para mantener la disciplina, el niño es enviado al psiquiatra, al 
psicólogo de niños para la investigación y la prescripción de un tratamiento adecuado. 
 
Lo que quiero señalar es que todo esto se hace en el nombre del cristianismo y con la pretensión de que el 
Nuevo Testamento está en contraste con el Antiguo Testamento. Se nos dice que éste es el enfoque de Cristo 
respecto de estos asuntos. Por lo tanto, en muchos sentidos toda la posición del cristianismo está 
comprometida en este punto y con ello todo el futuro de la iglesia. He aquí un punto de vista sostenido y 
defendido por personas que no son cristianas, pero hecho en el nombre del cristianismo y del Nuevo 
Testamento. 
 
Sigamos analizando aun más este tema. ¿Cuál es la enseñanza bíblica, la enseñanza cristiana respecto de este 
asunto? No vacilo en afirmar que la actitud cristiana y bíblica hacia estos dos extremos es que ambos son 
equivocados; que la posición victoriana estuvo equivocada, y que la posición moderna lo es aun más. Pero 
nosotros estamos especialmente ocupados con el presente y los argumentos actuales. Después he de volver 
al concepto Victoriano, el cual puede ser considerado en términos de esta exhortación: 'Y vosotros, padres, 
no provoquéis a ira a vuestros hijos'. Porque eso fue exactamente lo que ellos hacían; y esa actitud moderna 
es la correspondiente reacción. Pero veamos primero la posición moderna. 
 
Mi primera razón para afirmar que desde el punto de vista bíblico y cristiano este concepto moderno referido 
al problema de la disciplina es totalmente equivocado, consiste en lo siguiente: lo opuesto a un tipo 
equivocado de disciplina seguramente no tiene que ser una carencia total de ella. Sin embargo, esto es lo que 
ocurre en la actualidad. Los Victorianos, se nos dice, estaban equivocados; por lo tanto desechemos 
literalmente toda disciplina, todo castigo; permitamos que el niño sea como quiera, y que cada uno de 
nosotros también haga lo que quiera. En esto hay una falacia fundamental. Lo opuesto a la disciplina 
equivocada no es la ausencia de disciplina, sino disciplina correcta, verdadera disciplina. Eso es lo que 
hallamos aquí en Efesios 6:1 y 4: 'Hijos obedeced en el Señor a vuestros padres', y 'Padres, no provoquéis a 
ira a vuestros hijos'. Sométanlos a disciplina, sí, pero no permitan que sea una disciplina equivocada; que sea 
el tipo correcto de disciplina. 'No provoquéis a ira a vuestros hijos, sino criadlos en disciplina y 



 

18 
 

amonestación del Señor'. Ahora bien, esa es la verdadera disciplina. Sin embargo, la tragedia de hoy, con su 
pensamiento superficial, es asumir que lo opuesto a la disciplina equivocada es la ausencia total de 
disciplina. Esa es una falacia completa desde el punto de vista del pensamiento y de la filosofía, si no lo es 
también desde otros puntos de vista. 
 
Ahora bien, permítanme expresar el asunto de otra manera. Toda posición que dice 'sólo la ley' o que dice 
'solamente la gracia' necesariamente está equivocada, porque en la Biblia hay 'ley' y 'gracia'. El tema no es 
'ley o gracia', sino 'ley y gracia'. Había gracia en la ley del Antiguo Testamento. Todas las ofrendas 
quemadas y los sacrificios son un indicio de ello. Dios mismo los había ordenado. Que nadie jamás diga que 
no hubo gracia en la ley de Dios dada a Moisés y a los hijos de Israel. En el último análisis estaba basada en 
la gracia, es ley que contiene gracia. Y por otra parte, nunca debemos decir que la gracia significa ausencia 
de ley; eso sería antinomianismo, el cual se condena en todas partes del Nuevo Testamento. Hubo algunos 
cristianos antiguos que decían: "Ah, nosotros ya no estamos bajo la ley, nosotros estamos bajo la gracia; ello 
significa que no importa lo que hagamos. Puesto que ya no estamos bajo la ley sino bajo la gracia, pequemos 
tranquilamente para que la gracia abunde. Hagamos lo que queramos, no importa. Dios es amor, estamos 
perdonados, estamos en Cristo, hemos nacido de nuevo, por lo tanto, hagamos todo lo que queramos". Estas 
falsas deducciones son consideradas en las epístolas a los romanos y a los corintios y a los tesalonicenses, y 
también en los primeros tres capítulos del libro de Apocalipsis. Es una trágica falacia pensar que cuando hay 
gracia ya no hay elemento alguno de la ley, sino que la gracia es una especie de licencia. Ello es una 
contradicción de la enseñanza bíblica referida tanto a la ley como a la gracia. Hay gracia en la ley, y hay ley 
en la gracia. Como cristianos no estamos 'sin ley de Dios', dice Pablo, 'sino bajo la ley de Cristo' (1Co. 9:21). 
¡Por supuesto, hay disciplina! En efecto, el cristiano debe ser mucho más disciplinado que el hombre que 
vive bajo la ley porque él ve con mayor claridad su significado y tiene mayor poder. El cristiano tiene un 
entendimiento más cabal, y por lo tanto, debe vivir una vida mejor y más disciplinada. No hay menos 
disciplina en el Nuevo Testamento que en el Antiguo; hay más y a un nivel más profundo. Y cualquiera 
fuese el caso, tal cual lo enseña el apóstol Pablo al escribir a los gálatas, no debe deshacerse de la ley, 
porque la ley fue 'nuestro ayo para llevarnos a Cristo' (Gá. 3:24). No debe considerar estas cosas como 
mutuamente opuestas. La ley fue dada por Dios para que los hombres pudiesen ser unidos al Cristo que 
había de venir, y que había de darles esta gran salvación. En consecuencia, afirmo que esta idea moderna 
malinterpreta totalmente tanto la ley como la gracia. Es un enredo total, una confusión completa; y por cierto 
de ninguna manera es bíblico. 
 
No es sino filosofía humana, psicología humana. Utiliza términos cristianos, pero en realidad despoja a tales 
términos de su auténtico significado. 
 
En tercer lugar, la enseñanza moderna—y he aquí una de las cosas más serias referidas a ella—demuestra 
una ignorancia total de la doctrina bíblica de Dios. Este es un aspecto desesperadamente grave. El cuadro de 
Dios que se hace el hombre moderno no proviene de la Biblia; proviene de su propia mente y corazón. No 
cree en la 'revelación'. Por eso hace aproximadamente un siglo y medio se dio origen a la así llamada alta 
crítica de la Biblia. El hombre ha estado creando un dios a su propia imagen, un dios que debe ser una 
antítesis exacta del padre Victoriano. Tomo la siguiente descripción de un eminente escritor del presente 
siglo: "¿Acaso no ve usted que el dios del Antiguo Testamento es su padre Victoriano; y que eso es 
totalmente equivocado?". De esta manera el Antiguo Testamento es virtualmente desechado. "El Dios en el 
cual nosotros creemos", dicen los hombres, "es el Dios y Padre de nuestro Señor Jesucristo". Sin embargo, el 
Señor Jesucristo creyó en el Dios del Antiguo Testamento. El mismo dijo: "No piensen que he venido para 
destruir la ley, o los profetas; no he venido para destruir sino para cumplir" El creía en el Dios que se reveló 
a Moisés en el monte, y en los Diez Mandamientos. Nuestro Señor creyó y aceptó toda la enseñanza del 
Antiguo Testamento. 
 
Los modernos no tienen derecho de afirmar que la nueva línea es de Cristo. Esta enseñanza no es de él; es de 
ellos mismos. El Dios que se ha revelado a sí mismo a nosotros a través de la Biblia es un Dios santo. Tanto 
el Nuevo Testamento como el Antiguo nos indican que debemos acercarnos a Dios 'con temor y reverencia; 
porque nuestro Dios es fuego consumidor' (He. 12:29 citando a Dt. 4:24). Por cierto, el Nuevo Testamento 
solamente nos da una noción tenue de la santidad, la majestad, la gloria y la grandeza de Dios. No había más 
que una representación externa. Dios es infinitamente santo. 'Dios es luz, y no hay ningunas tinieblas en él'. 



 

19 
 

Dios es justicia, Dios siempre es justo. Dios es amor, lo sé, pero Dios también es todas estas otras cosas; y 
no hay contradicción en ellas. Todas ellas son una sola, y todas ellas están simultáneamente presentes en 
eterno poder y plenitud, en la Deidad. Esa es la revelación de las Escrituras. Y la idea de que Dios pueda no 
tomar en cuenta el pecado, y hacer como si no lo hubiese visto, y cubrirlo, y perdonar a cada pecador, y 
nunca sentir ninguna ira, y nunca castigarlo, es, repito, no sólo una negación del Antiguo Testamento, sino 
una negación también del Nuevo Testamento. Es el Señor Jesucristo quien habló del lugar 'donde el gusano 
de ellos no muere, y el fuego nunca se apaga'. Es él quien nos habla de la división entre ovejas y cabras; es 
él quien dice a ciertos hombres 'Apártense de mí. Nunca los he conocido; apártense al lugar preparado para 
el diablo y sus ángeles'. Nada puede ser tan monstruoso que esta enseñanza moderna se disfrace en el 
nombre del Nuevo Testamento y del Señor Jesucristo. Ella es una negación de la doctrina bíblica de Dios, tal 
como se encuentra en ambos Testamentos. Dios es un Dios santo, un Dios justo, un Dios recto, que ha 
expresado con toda claridad que castigará el pecado y la trasgresión, cosa que ha hecho muchas veces en el 
transcurso de la historia. El castigó a sus propios hijos de Israel por causa de sus transgresiones; él los envió 
al cautiverio; él levantó a los asirios y a los caldeos como instrumentos suyos para castigo de ellos. El 
apóstol Pablo enseña explícitamente en Romanos 1:18-22 que Dios castiga el pecado y que a veces lo hace 
abandonando al mundo a su propia maldad e iniquidad. Y cada vez resulta más claro que esto es lo que está 
haciendo hoy día y que hombres enceguecidos por la psicología moderna no pueden verlo, porque no 
entienden la verdad bíblica referida a Dios. 
 
¿Por qué tiene tantos problemas el mundo? ¿Por qué estamos temblando por lo que pueda ocurrir mañana? 
¿Por qué todos estamos alarmados por estos nuevos y terribles armamentos y la posibilidad de una guerra 
atómica? La explicación, sugiero yo, es que Dios está castigándonos dejándonos a nosotros mismos, porque 
nos hemos rehusado a someternos a él y a sus santas y rectas leyes. Nuestro alejamiento de la enseñanza 
bíblica referida a Dios, y como consecuencia de ello, de toda la verdad revelada referente a la disciplina, al 
gobierno y al orden ha resultado precisamente en el castigo hacia el cual los hombres están tan 
enceguecidos. 
 
En cuarto lugar, hay una absoluta incomprensión respecto de lo que el pecado ha causado al hombre. Todos 
los conceptos modernos, según los cuales el hombre es fundamental y esencialmente bueno, y que solamente 
es preciso extraer lo bueno de él, para que todo esté en buen orden; que sólo hay que apelar al elemento 
positivo, y nunca castigar, y simplemente asumir uno mismo el castigo para que los transgresores sean 
conmovidos y tan quebrantados por la apelación moral que se les está presentando que automáticamente 
dejarán de obrar el mal y comenzarán a hacer el bien—todos estos conceptos, repito, son consecuencia de un 
rechazo de la doctrina bíblica del pecado. La simple respuesta a ellos es que la naturaleza del hombre es 
mala, y que como resultado de la caída el hombre es totalmente malo. Es un rebelde, vive sin ley, es 
gobernado por fuerzas erróneas, y por lo tanto, es insensible a todas las apelaciones que puedan venirle. 
El mundo moderno lo está comprobando en virtud de amargas experiencias. El método moderno ha sido 
puesto a prueba ya hace varios años. ¿Y cuales son los resultados? ¡Crecientes problemas—delincuencia 
juvenil, desorden en el hogar, robo, violencia, crimen, hurtos, y la sociedad moderna entera en confusión! 
Ahora la nueva teoría ha tenido su oportunidad durante treinta años o más y los problemas resultantes están 
creciendo de semana en semana y prácticamente de día en día. ¡Pero, no se puede esperar otra cosa! El 
hombre no es fundamentalmente bueno. 'Todo designio de los pensamientos del corazón de ellos era de 
continuo solamente el mal'. Esto es lo que se nos dice del hombre en los días anteriores al diluvio (Gen. 6:5). 
El hombre no es una criatura buena que sólo necesita un poco de estímulo; su naturaleza ha sido retorcida y 
pervertida y envilecida. El hombre es un rebelde, odia la luz, ama la oscuridad, es una criatura llena de 
deseos y pasiones. Y es a causa de no reconocer esto que se ha producido este concepto moderno y 
desastroso. 
 
Pero en quinto lugar también existe este malentendido absoluto respecto de la doctrina de la expiación y 
redención, y de la doctrina fundamental de la regeneración. ¡Todavía no he encontrado a un pacifista que 
entienda la doctrina de la expiación! Todavía no he encontrado al hombre que sostiene el punto de vista 
moderno sobre la disciplina y el castigo y que al mismo tiempo entienda la doctrina de la expiación. La 
doctrina bíblica de la expiación nos dice que en la cruz del Calvario el justo, santo y recto Dios estaba 
castigando el pecado en la persona de su propio Hijo "con la mira de manifestar en este tiempo su justicia, a 
fin de que él sea el justo, y el que justifica al que es de la fe de Jesús" (Rom. 3:26). "Mas Jehová cargó en él 



 

20 
 

el pecado de todos nosotros" (Is. 53:6b). "Por nosotros lo hizo pecado, para que nosotros fuésemos hechos 
justicia de Dios en él" (2Co. 5:21). "Por cuya herida fuisteis sanados" (1 P. 2:24b). "Jehová quiso 
quebrantarlo" (Is. 53:10). La justicia y la rectitud de Dios demandaron esto, la ira de Dios sobre el pecado 
insistió en esto. Pero es aquí donde vemos realmente el amor de Dios, aquí vemos que es tan grande que la 
ira es derramada aun sobre su propio Hijo en toda su inocencia, para que nosotros pudiéramos ser rescatados 
y librados. Pero los modernos no entienden ni creen en la expiación. Ellos no ven sino sentimentalismo en la 
cruz; ellos ven soldados crueles dando muerte al Hijo de Dios que, sin embargo, sonríe sobre ellos y dice, 
"Aunque ustedes me hicieron esto, yo todavía les perdono". 
 
Eso es lo que ellos afirman; pero no es lo que la Biblia enseña. La Biblia está llena de enseñanzas referidas a 
ofrendas quemadas y sacrificios, referidas a la necesidad de derramar la sangre sacrificial, y que 'sin 
derramamiento de sangre no se hace remisión (de pecado)' (He. 9:22). Esa es la enseñanza del Antiguo 
Testamento tanto como la del Nuevo; en cambio, este concepto moderno es una absoluta negación de ello. 
En todas partes hay enseñanzas sobre el castigo; y se ve en su expresión suprema en la cruz del monte 
Calvario. 
 
O bien considérese la doctrina de la regeneración. Si el hombre es esencialmente bueno, no necesita ser 
'nacido de nuevo', no necesita la regeneración. Sin embargo, la regeneración es una doctrina central en la 
Biblia; nuestra única esperanza consiste en que seamos hechos 'partícipes de la naturaleza divina'. Por lo 
tanto, esta nueva enseñanza es una negación de las doctrinas fundamentales de la Biblia; y no obstante se 
presenta y exhibe bajo el nombre del cristianismo. La enseñanza bíblica es que mientras el hombre no esté 
bajo 'la gracia', permanece 'bajo el dominio de la ley', que el pecado y el mal deben ser restringidos. ¡Y eso 
es lo que Dios ha hecho! ¿Quién ha establecido a los magistrados? ¡Dios! Léase Romanos 13. Allí nos dice 
que el servidor de Dios 'no en vano lleva la espada'. ¿Quién ha establecido a los reyes y gobernadores? 
¡Dios! ¿Quién ha establecido los estados? ¡Dios! A fin de mantener el pecado y el mal dentro de sus límites. 
Si no lo hubiera hecho de esa manera, el mundo se habría descompuesto y reducido a la nada hace siglos. 
Dios ha instituido la ley por causa de la naturaleza pecaminosa del hombre, y para que el hombre pueda ser 
refrenado y mantenido lejos del mal hasta que esté 'bajo la gracia'. Fue Dios quien en los días de Moisés dio 
la ley y la dio por ese motivo. Y obviamente, para que una ley sea eficaz, debe tener sanciones. De nada 
valdría tener una ley si cuando un hombre es arrestado por orden de esa ley inmediatamente se le dice: "Muy 
bien, no se preocupe, lo hemos arrestado, pero no será castigado". ¿Acaso eso tendría algún efecto? 
 
Ciertamente hay una ilustración contemporánea que satisfará nuestras mentes con respecto a este asunto. 
Piense en los asaltos que ocurren en las carreteras. ¿Qué se hace al respecto? Las autoridades hacen súplicas, 
redactan declaraciones, ponen en vigencia nuevas regulaciones, comprometen a la radio y a la televisión a 
repetir las advertencias, y especialmente antes de Semana Santa y Navidad. Pero, ¿tiene eso algún efecto? 
¡Apenas! ¿Por qué? Porque el hombre es un rebelde, porque por naturaleza vive sin ley. Hay una sola forma 
en que el estado puede tratar este problema y es mediante el castigo de los transgresores. Ese es el único 
lenguaje que ellos pueden entender. El hombre en pecado nunca ha entendido otro lenguaje. Acérquese a él 
en un espíritu de dulce razonamiento y se aprovechará de usted. El gobierno británico probó ese método con 
Hitler; nosotros lo llamamos apaciguamiento. Si ahora vemos que en aquel entonces fue un error, ¿por qué 
ahora no podemos ver que también es un error con todos los demás individuos? No hay sentido en apelar a 
los hombres en términos de un amable razonamiento cuando éstos son malos y gobernados por deseos y 
pasiones. 
 
La enseñanza bíblica es que esa clase de gente debe ser castigada y que debe sentir su castigo. Si no están 
dispuestos a escuchar la ley, entonces las sanciones de la ley deben ser aplicadas. Dios, cuando dio su ley, la 
acompañó de sanciones las cuales debían ser aplicadas después de la trasgresión. Cuando se quebrantaba la 
ley, se ejecutaban las sanciones. Dios no da una ley, diciendo luego que la desobediencia a sus demandas no 
tiene importancia. Dios ejecuta su ley. Y si considera la historia de este país, para no ir tan lejos, descubrirá 
que las épocas más disciplinadas y más gloriosas en esta historia han sido aquellas que siguieron 
inmediatamente a una reforma religiosa. Consideren la época Isabelina que siguió a la Reforma protestante, 
cuando los hombres volvieron a la Biblia—al Antiguo y al Nuevo Testamento—y la pusieron en práctica, 
ejecutando sus leyes. La época Isabelina, la época de Cromwell, y el período que siguió al avivamiento 
evangélico del siglo XVIII, todos ellos demuestran este principio bíblico. La enseñanza bíblica afirma que el 



 

21 
 

hombre, por ser una criatura caída, por ser un pecador y un rebelde, por ser una criatura de deseos y pasiones 
y gobernada por ellos, el hombre es un ser que debe ser refrenado por la fuerza y obligado al orden. El 
principio se aplica de igual manera a los niños como a los adultos. Tanto unos como otros son culpables de 
conducta desordenada, crimen, y desviación de la ley del país y de la ley de Dios. Pruebe cualquier otro 
método y habrá un retorno al caos, como ya estamos comenzando a experimentar. La enseñanza bíblica 
basada en el carácter y la naturaleza de Dios, enseñanza que reconoce que el hombre está en un estado de 
pecado, requiere que la ley sea ejecutada por la fuerza, para que los hombres puedan ser llevados al punto de 
ver y conocer a Dios; luego podrán ser conducidos a la gracia; y entonces, finalmente, podrán ser 
conducidos a poseer y obedecer la ley superior bajo la cual les será un deleite agradar a Dios y honrar y 
guardar sus santos mandamientos. 
 
Por lo tanto, debemos comenzar con este principio de que la enseñanza bíblica en todas partes establece la 
necesidad de la disciplina y del castigo. Pero entonces, esto nos deja ante el siguiente interrogante: 
exactamente, ¿cómo debe ejecutarse ese castigo? Y particularmente, ¿cómo debe ejecutarse en el hogar 
cristiano? Y es precisamente allí donde nuestro texto cobra tanta importancia. Debe ejercer la disciplina, 
pero no debe 'provocar sus hijos a ira'. Hay una forma equivocada y una forma correcta de ejercer la 
disciplina y lo que ha de preocuparnos en adelante es descubrir el método correcto, verdadero y bíblico de 
ejercer la disciplina que manda la santa ley de Dios. El concepto moderno, si bien muchas veces invoca el 
nombre de Cristo, es una negación de todas las doctrinas básicas y fundamentales de la fe cristiana. No nos 
sorprende entonces que personas no cristianas la sostengan en forma muy elocuente con respecto a la pena 
capital, la guerra, la educación, la reforma carcelaria, y a muchas otras cosas. No nos sorprende, repito, que 
ellos lo sostengan porque no esperamos de ellos un entendimiento cristiano y bíblico. Sin embargo, el 
cristiano debiera y debe entenderlo. 
 
 
 

Parte 2 
 

UNA DISCIPLINA EQUILIBRADA 
Efesios 6:1-4 

 
Llegamos ahora al tema de cómo administrar la disciplina. El apóstol trata este tema particularmente en el 
cuarto versículo. No hay ninguna duda sobre la necesidad de la disciplina y que la misma necesariamente 
debe ser ejecutada. ¿Pero, cómo se hace esto? Es aquí donde se ha originado mucha confusión. Ya hemos 
reconocido que más allá de toda duda nuestros antepasados Victorianos fueron culpables del error en lo que 
respecta a este punto. Reconocemos que con frecuencia no ejercieron la disciplina en forma correcta y 
bíblica. También vemos que la situación actual es en gran medida una violenta reacción contra aquello. No 
es algo que justifique la condición de nuestros días pero, sin embargo, nos ayuda a entenderla. Ahora lo 
importante es no caer en el error de volver de la situación actual a aquel otro extremo que fue igualmente 
equivocado. Con tal que sigamos las Escrituras, tendremos un punto de vista equilibrado. La disciplina es 
esencial y debe ser aplicada; pero el apóstol nos exhorta a ser sumamente cuidadosos en la forma de 
ejercerla, porque corremos el peligro de causar más daño que bien si no lo hacemos de la manera correcta. 
 
Por supuesto, en términos generales, en la actualidad no se necesita mucho de esta enseñanza, porque, según 
he estado indicando, el problema principal es que la gente ni siquiera cree en la disciplina. Por eso apenas es 
necesario decirles que no se equivoquen en la forma de abstenerse de la disciplina. Tenemos que exhortar al 
hombre moderno a reconocer la necesidad de la disciplina y la necesidad de ponerla en práctica. Sin 
embargo, es en el reino de la iglesia—y tal vez particularmente en el ámbito de los cristianos evangélicos, 
especialmente en los Estados Unidos—donde en forma creciente existe la necesidad expresada por el apóstol 
aquí en este cuarto versículo. Esa necesidad nace de la siguiente manera. El peligro siempre presente, 
consiste en reaccionar con demasiada violencia. Estamos equivocados cada vez que nuestra actitud es 
determinada por otra que consideramos errónea. Nuestro punto de vista nunca debe resultar de una reacción 
meramente negativa. Este principio no sólo se aplica al tema particular que estamos considerando, sino a 
muchas esferas y áreas de la vida. Con demasiada frecuencia permitimos que nuestra actitud sea gobernada 



 

22 
 

y determinada por algo que es equivocado. Permítanme darles una ilustración actual de esta tendencia. En 
nuestros días, en ciertas partes del mundo, existen cristianos que reaccionan con tanta violencia hacia un tipo 
equivocado de fundamentalismo que prácticamente pierde la esencia de la doctrina cristiana. Es su fastidio 
ante algo que es equivocado lo que determina su posición. Eso siempre está mal. Nuestra posición siempre 
debe ser determinada positivamente por las Escrituras. No debemos limitarnos a ser reaccionarios. Y en 
cuanto a este tema particular de la disciplina en el hogar y de los hijos, existe un peligro muy presente de 
que buenos cristianos evangélicos, habiendo visto claramente que la actitud moderna es total y 
completamente equivocada, y decididos a no aceptarla, puedan ir al otro extremo y volver al concepto 
Victoriano. Por lo tanto, ellos son quienes necesitan la exhortación que encontramos en estos versículos de 
nuestra epístola. 
 
El apóstol divide su enseñanza en dos secciones, la negativa y la positiva. Este problema, dice el apóstol no 
está confinado a los hijos; los padres también tienen que ser cuidadosos. Desde el punto de vista negativo él 
les dice: 'No provoquéis a ira a vuestros hijos'. Positivamente les dice: 'sino criadlos en la disciplina y 
amonestación del Señor'. Mientras recordemos estos dos aspectos, todo irá bien. 
 
Comenzaremos con lo negativo, 'No provoquéis a ira a vuestros hijos'. Estas palabras también pueden ser 
traducidas de la siguiente manera: "No exasperen a sus hijos, no irriten a sus hijos, no provoquen en sus 
hijos una actitud de resentimiento". Al ejercer la disciplina siempre nos encontramos en forma muy real ante 
ese peligro. Y si incurrimos en esa culpa, el daño que estaremos haciendo será mayor que el bien. En tal 
caso no habremos tenido éxito en la aplicación de la disciplina a nuestros hijos, simplemente habremos 
producido en ellos una reacción tan violenta, tanta ira y resentimiento, que nuestro comportamiento casi 
habrá sido peor que si no hubiésemos ejercido ninguna disciplina. Pero como hemos visto, ambos extremos 
son del todo equivocados. En otras palabras, debemos ejercer esta disciplina de tal manera que no irritemos 
a nuestros hijos o provoquemos en ellos un resentimiento pecaminoso. Este es el equilibrio que se requiere 
de nosotros. 
 
¿Cómo se logra esto? ¿Cómo pueden los padres ejercer esa clase de disciplina? Y no solamente los padres, 
sino también los maestros de escuela, o cualquier otra persona que está en posición de autoridad y control 
sobre aquellos que son menores que ellos mismos. Una vez más debemos volver al 5:18: 'No os embriaguéis 
con vino, en lo cual hay disolución; antes bien sed llenos del Espíritu'. En todos casos, allí está el secreto. 
Cuando estudiábamos ese versículo vimos que la vida vivida en el Espíritu, la vida de una persona que está 
llena del Espíritu, se caracteriza por dos cosas principales: poder y control. Se trata de un poder disciplinado. 
Recuerden como Pablo lo expresa al escribir a Timoteo: "Porque no nos ha dado Dios espíritu de cobardía, 
sino de poder, de amor y de dominio propio (disciplina)" (2 Ti. 1:8). No se trata de un poder descontrolado, 
sino de un poder controlado por el amor y por una mente sana, ¡por disciplina! En todos los casos ésta es 
siempre la característica de la vida de una persona 'llena del Espíritu'. 
 
En otras palabras, el cristiano es totalmente diferente al hombre que vive bajo la influencia del vino, al 
hombre que está embriagado de vino. En ese hombre siempre hay disolución, ese hombre siempre reacciona 
con violencia. Se puede irritar fácilmente a una persona ebria y provocarla a una reacción violenta. Esa 
persona carece de equilibrio, carece de juicio; cualquier trivialidad le ofende en gran manera y por otra 
parte, cualquier trivialidad es capaz de agradarle en demasía. En todos los casos e invariablemente es 
culpable de reaccionar excesivamente. Pero el cristiano, dice el apóstol, siempre manifiesta la antítesis de 
ese tipo de conducta. 
 
¿Cómo entonces debo ejercer esta disciplina? 'No provoquéis a ira a vuestros hijos'. Ese debe ser el primer 
principio que gobierne nuestra actitud. En tanto no seamos capaces de ejercer autocontrol y disciplina sobre 
nuestro propio temperamento, seremos incapaces de ejercer auténtica disciplina sobre ellos. El problema de 
una persona que está 'embriagada de vino' es que no puede controlarse a sí misma; esa persona está siendo 
controlada por sus instintos y pasiones, por su naturaleza inferior. El alcohol pone fuera de operación los 
centros más elevados del cerebro incluyendo el sentido de control. El alcohol es una de esas drogas 
deprimentes que eliminan esa fina capacidad de discriminar las cosas del cerebro, ese centro altísimo, con el 
resultado de dar lugar a los elementos instintivos y elementales. Eso es lo que ocurre con la persona que se 
embriaga con vino resultando de allí la disolución y falta de control. Pero los cristianos deben estar llenos 



 

23 
 

del Espíritu y las personas que están llenas del Espíritu siempre se caracterizan por su dominio sobre sí 
mismas. Cuando uno disciplina a un niño, debe haberse controlado primero a sí mismo. Si trata de 
disciplinar a su hijo estando lleno de cólera, con toda seguridad será mayor el daño que el bien que hará. 
¿Qué derecho tiene de decir a su hijo que necesita disciplina cuando obviamente usted mismo la necesita? El 
autocontrol, el control del propio carácter, es un requisito esencial en el control que se ejerce sobre otras 
personas. Pero precisamente allí está el problema, ¿no es cierto? Lo vemos en las calles, lo vemos en todas 
partes. Vemos a los padres airados administrando castigo, muchas vece temblando de cólera. Carecen de 
autocontrol, y como resultado exasperan al niño. De manera entonces que el primer principio es que 
debemos comenzar con nosotros mismos. Debemos asegurarnos de estar totalmente controlados, de tener la 
mente fresca. No importa lo que haya ocurrido, sea cual fuere la provocación, nosotros no debemos 
reaccionar con la violencia de aquella persona que está ebria; siempre debe existir esta disciplina personal, 
este autocontrol que capacita a una persona a mirar objetivamente la situación y reaccionar ante ella en una 
forma controlada y equilibrada. ¡Qué importante es esto! Incluso las naciones deben aprender esta lección. 
Sus conferencias fracasan porque los hombres se comportan como niños o peor; no pueden controlarse a sí 
mismos y reaccionan violentamente. Esta forma 'ebria' de comportarse, estas reacciones violentas son causa 
de guerra. Esas reacciones son las causas principales de todas las crisis en la vida—en el matrimonio, en el 
hogar, en cada una de las esferas de la vida. Pero en ninguna parte tiene mayor importancia esta lección que 
en lo referido a la disciplina de nuestros hijos. 
 
En cierto sentido el segundo principio surge del primero. Si un padre va a ejercer esta disciplina en forma 
correcta, nunca debe ser caprichoso. No hay nada más irritante para aquel que es sometido a la disciplina 
que la sensación de que la otra persona es caprichosa y carente de firmeza. No hay nada más irritante para 
un niño que un padre cuya conducta y cuyas acciones nunca pueden ser predichas, que son volubles, y cuya 
actitud siempre es incierta. No hay peores padres que aquellos que un día en tono muy amable, son 
indulgentes y permiten que el niño haga prácticamente lo que quiera, pero que al día siguiente estalla en un 
ataque si el niño hace algo que no tiene mucha importancia. Tal conducta vuelve imposible la vida del niño. 
Una actitud caprichosa de parte del padre nuevamente indica que está como 'ebrio con vino'. Las reacciones 
de una persona ebria son imposibles de predecir; no se puede decir si esa persona va a estar de buen talante o 
de mal carácter; esa persona no es gobernada por la razón, carece de control, carece de equilibrio. Esa clase 
de padre, vuelvo a decirlo, fracasa en el ejercicio de una disciplina positiva y correcta, y la condición del 
niño se vuelve imposible. El niño es irritado y provocado a la ira, y consecuentemente carece de respecto por 
semejante padre. 
 
No me refiero solamente a reacciones temperamentales, sino también a la conducta. El padre que es 
inconsistente en su conducta realmente no puede ejercer la disciplina sobre su hijo. Un padre que un día 
hace algo y al día siguiente lo contrario, no es capaz de ejercer sana disciplina. Debe haber una consistencia 
no sólo en la reacción, sino también en la conducta y el comportamiento del padre; el padre debe tener una 
norma de vida, porque el hijo siempre está observando y mirando. Pero si ve que el padre es errático y que él 
mismo hace precisamente aquello que prohíbe al hijo, nuevamente no se puede esperar que ese hijo se 
beneficie de la disciplina administrada por su padre. Para que los padres ejerzan la disciplina, es preciso que 
no haya nada errático, caprichoso, incierto o cambiadizo en ellos. 
 
Otro principio de suprema importancia es que los padres nunca deben ser carentes de razonamiento o 
indispuestos a escuchar el caso del hijo. No existe nada más irritante para aquel que es sometido a la 
disciplina que la sensación de que todo el procedimiento es totalmente irrazonable. En otras palabras, es un 
padre totalmente deficiente aquel que no considera ninguna circunstancia o que no escucha ninguna posible 
explicación. Algunos padres y algunas madres en su deseo de ejercer la disciplina, corren el peligro de 
volverse totalmente irrazonables y de esa manera ellos mismos se hacen culpa-les de error. El informe que 
han recibido acerca del hijo puede estar equivocado o bien pudo haber circunstancias peculiares que ellos 
ignoran; pero ni siquiera permiten que el hijo exponga su posición u ofrezca algún tipo de explicación. Por 
supuesto, uno comprende que el hijo puede aprovecharse de esto. Solamente quiero decir que nunca 
debemos ser irrazonables. Permita que el hijo ofrezca su explicación y si no es una explicación auténtica se 
puede castigarlo también por ella tanto como por el hecho particular que constituye la ofensa. Pero rehusarse 
a escuchar, prohibir cualquier tipo de respuesta es una actitud inexcusable. 
 



 

24 
 

 
Todos tenemos un claro concepto sobre este principio cuando vemos que el estado se comporta 
equivocadamente. No queremos un estado policial y estamos orgullosos del habeos corpus en este país, 
según el cual mantener a una persona en prisión sin llevarlo a juicio constituye un grave daño. Somos muy 
elocuentes en esto pero muchas veces en nuestros hogares es precisamente eso lo que hacemos. El niño no 
tiene la menor oportunidad de presentar su caso, en ningún momento se permite que prevalezca la razón en 
la situación, nos rehusamos a reconocer siquiera que existe una posible explicación a lo que hemos 
escuchado hasta el momento. Semejante conducta siempre es errónea; es una conducta que provoca la ira en 
nuestros hijos. Sin duda los exaspera e irrita y los lleva a un estado de rebelión y antagonismo. 
Sin embargo, existe otro principio que debe ser tomado en consideración: El padre nunca debe ser egoísta. 
'No provoquéis a ira a vuestros hijos'. A veces eso ocurre porque los padres son culpables de un innegable 
egoísmo. Mi denuncia va dirigida a aquellas personas que no reconocen que el hijo tiene su propia vida y su 
propia personalidad y que aparentemente piensan que los hijos son totalmente para sus propios placeres y 
para su propio uso. En el fondo su concepto de paternidad y de lo que ello significa es equivocado. Ellos no 
alcanzan a comprender que nosotros no somos sino guardianes y custodios de estas vidas que nos han sido 
dadas, que en realidad no los poseemos a ellos, que no nos 'pertenecen', que no son 'bienes' o efectos 
personales, y que no tenemos derechos absolutos sobre ellos. Sin embargo existen muchos padres que se 
comportan como si tuviesen tal derecho de propiedad; y en ese caso la personalidad del hijo no recibe 
reconocimiento alguno. No hay nada más deplorable o reprensible que un padre dominante. Me refiero al 
tipo de padre que impone su propia personalidad sobre el hijo y que siempre aplasta la personalidad del hijo; 
es el tipo de padre que lo demanda todo y que lo espera todo del hijo. Generalmente se conoce esta actitud 
como posesividad. Es una actitud por demás cruel y lamentablemente puede extenderse aun hasta la vida 
adulta del hijo. 
 
Algunas de las mayores tragedias que he encontrado en mi experiencia pastoral se han debido precisamente 
a este motivo. Conozco a muchas personas cuyas vidas han sido totalmente arruinadas por padres egoístas, 
posesivos, dominantes. Conozco a muchos hombres y mujeres que nunca han contraído matrimonio por esta 
causa. Se les hizo sentir que eran poco menos que criminales por el solo hecho de pensar en dejar a papá y 
mamá; debían vivir sus vidas enteras para los padres. ¿Para qué otra cosa había venido al mundo sino para 
esto? No se les permitía tener una vida independiente, una vida propia, o desarrollar su propia personalidad; 
un padre o una madre dominante habían aplastado la vida e individualidad del hijo o de la hija. Eso no es 
disciplina; es tiranía del peor tipo, y una contradicción de las claras enseñanzas de la Escritura. Es algo 
totalmente inexcusable, y mientras aplasta la personalidad del niño éste incuba resentimiento. ¿De qué otra 
manera podría ser? Estemos completamente seguros de ser totalmente libres de tal actitud. 'No os 
embriaguéis con vino en lo cual hay disolución'. El ebrio no piensa sino en sí mismo, su única preocupación 
es la propia satisfacción. Si pensara en los demás nunca se embriagaría, porque sabe que al hacerlo les causa 
sufrimiento. La ebriedad es una manifestación de egoísmo, es una forma clara e innegable de ser indulgente 
consigo mismo. De ninguna manera debemos ser culpables de tal clase de espíritu, y particularmente no 
debemos serlo en esta relación por demás delicada de padres e hijos. 
 
Con todo esto reitero que el castigo y la disciplina nunca deben ser administrados en forma mecánica. Hay 
gente que cree en la disciplina por amor a la disciplina misma. Esa no es la enseñanza bíblica sino la 
filosofía del sargento mayor. No hay nada que se pueda decir en favor de ello, ¡es una actitud carente de 
inteligencia! Eso es lo horrible de esta clase de disciplina. En el ejército y en otras fuerzas armadas la 
disciplina carece de inteligencia; es ejecutada por meros números, la personalidad no recibe consideración 
alguna. Allí tal vez pueda ser necesaria. Pero cuando llegamos al ámbito del hogar, es una actitud totalmente 
inexcusable. En otras palabras, para administrar la disciplina en forma correcta y auténtica, siempre debe 
existir una razón para hacerlo; no se la debe aplicar en forma mecánica. En todos los casos debe ser una 
conducta inteligente; siempre debe tener una razón de ser, y esa razón siempre debe ser totalmente aclarada. 
Nunca se la debe considerar en términos de oprimir un botón y esperar un resultado inevitable. Eso no es 
auténtica disciplina; eso ni siquiera es humano. Eso pertenece a reino de la mecánica. En cambio la 
verdadera disciplina siempre se basa en el entendimiento; la disciplina puede hablar por sí misma; siempre 
tiene una explicación que ofrecer. 
 



 

25 
 

Nótense que a lo largo de todo este estudio descubrimos la necesidad de trazar un equilibrio. Al criticar el 
concepto moderno que de ninguna manera reconoce la necesidad de disciplina, hemos notado que su punto 
de partida consiste en creer que lo único que hay que hacer es ofrecer explicaciones, hacer apelaciones y por 
resultado, todo saldrá bien. Hemos visto claramente que eso no es cierto, ni en teoría ni en práctica. Pero es 
igualmente erróneo lanzarse al otro extremo y decir: "Esto debe ser hecho por qué yo lo digo así. No hay 
lugar para preguntas y tampoco habrá explicaciones". Una disciplina cristiana equilibrada, nunca será 
mecánica; siempre es algo viviente, algo personal, siempre implicará el entendimiento, y sobre todas las 
cosas siempre será en gran manera inteligente. Esta clase de disciplina sabe lo que está haciendo y nunca se 
hace culpable de excesos. Siempre está en el control de sí misma, lejos de ser una especie de catarata cuyo 
torrente salta en forma incontrolada y violenta. En el corazón y centro de la disciplina correcta siempre 
existe este elemento de inteligencia y comprensión. 
 
Esto nos lleva inevitablemente al sexto principio. La disciplina nunca debe ser demasiado severa. Aquí tal 
vez se encuentra el peligro que en la actualidad encaran muchos buenos padres al ver el completo desorden 
de sus hijos y justificadamente lamentan y condenan esa realidad. Corren el peligro de ser afectados tan 
profundamente por su repulsión que en consecuencia, irán a este otro extremo de ser demasiado severos. El 
término opuesto a la ausencia total de disciplina no es la crueldad, sino una disciplina equilibrada, una 
disciplina controlada. Un antiguo refrán nos suple aquí con la regla y ley fundamental sobre este asunto. El 
refrán dice que "el castigo debe ser conforme al crimen". En otras palabras, debemos cuidarnos de no 
administrar el castigo máximo por todas las ofensas, grandes o pequeñas. Esto es reiterar simplemente que 
no debe ser algo mecánico; porque si el castigo ejecutado es desproporcional a la trasgresión, al crimen, o lo 
que sea, pierde toda su posibilidad de hacer bien. En ese caso será inevitable que el castigado aliente un 
sentimiento de injusticia, una sensación de que el castigo es demasiado severo, desproporcionado a la 
trasgresión y que en consecuencia constituye un acto de violencia y no un sano castigo. Inevitablemente ello 
produce la 'ira' que menciona el apóstol. El hijo se irrita, y siente que se trata de algo irrazonable. Aunque tal 
vez esté preparado a admitir cierta medida de culpa, también está totalmente seguro de que el asunto no fue 
tan grave. Para expresarlo de otra manera, nunca debemos humillar a otra persona. Si al castigar o 
administrar disciplina o corrección somos culpables de humillar al hijo, demostramos evidentemente que 
somos nosotros mismos quienes necesitamos ser disciplinados. ¡Nunca humille a otros! Ejecute el castigo 
cuando es castigo lo que se requiere, pero que sea un castigo razonable basado en la comprensión. Sin 
embargo, no lo haga nunca de modo que el hijo se sienta pisoteado y totalmente humillado en su presencia 
y, lo que sería peor, en presencia de otros, con la violencia de aquella persona que está ebria; siempre debe 
existir esta disciplina personal, este autocontrol que capacita a una persona a mirar objetivamente la 
situación y reaccionar ante ella en una forma controlada v equilibrada. ¡Qué importante es esto! Incluso las 
naciones deben aprender esta lección. Sus conferencias fracasan porque los hombres se comportan como 
niños o peor; no pueden controlarse a sí mismos y reaccionan violentamente. Esta forma 'ebria' de 
comportarse, estas reacciones violentas son causa de guerra. Esas reacciones son las causas principales de 
todas las crisis en la vida—en el matrimonio, en el hogar, en cada una de las esferas de la vida. Pero en 
ninguna parte tiene mayor importancia esta lección que en lo referido a la disciplina de nuestros hijos. 
 
En cierto sentido el segundo principio surge del primero. Si un padre va a ejercer esta disciplina en forma 
correcta, nunca debe ser caprichoso. No hay nada más irritante para aquel que es sometido a la disciplina 
que la sensación de que la otra persona es caprichosa y carente de firmeza. No hay nada más irritante para 
un niño que un padre cuya conducta y cuyas acciones nunca pueden ser predichas, que son volubles, y cuya 
actitud siempre es incierta. No hay peores padres que aquellos que un día en tono muy amable, son 
indulgentes y permiten que el niño haga prácticamente lo que quiera, pero que al día siguiente estalla en un 
ataque si el niño hace algo que no tiene mucha importancia. Tal conducta vuelve imposible la vida del niño. 
Una actitud caprichosa de parte del padre nuevamente indica que está como 'ebrio con vino'. Las reacciones 
de una persona ebria son imposibles de predecir; no se puede decir si esa persona va a estar de buen talante o 
de mal carácter; esa persona no es gobernada por la razón, carece de control, carece de equilibrio. Esa clase 
de padre, vuelvo a decirlo, fracasa en el ejercicio de una disciplina positiva y correcta, y la condición del 
niño se vuelve imposible. El niño es irritado y provocado a la ira, y consecuentemente carece de respecto por 
semejante padre. 
 



 

26 
 

No me refiero solamente a reacciones temperamentales, sino también a la conducta. El padre que es 
inconsistente en su conducta realmente no puede ejercer la disciplina sobre su hijo. Un padre que un día 
hace algo y al día siguiente lo contrario, no es capaz de ejercer sana disciplina. Debe haber una consistencia 
no sólo en la reacción, sino también en la conducta y el comportamiento del padre; el padre debe tener una 
norma de vida, porque el hijo siempre está observando y mirando. Pero si ve que el padre es errático y que él 
mismo hace precisamente aquello que prohíbe al hijo, nuevamente no se puede esperar que ese hijo se 
beneficie de la disciplina administrada por su padre. Para que los padres ejerzan la disciplina, es preciso que 
no haya nada errático, caprichoso, incierto o cambiadizo en ellos. 
 
Otro principio de suprema importancia es que los padres nunca deben ser carentes de razonamiento o 
indispuestos a escuchar el caso del hijo. No existe nada más irritante para aquel que es sometido a la 
disciplina que la sensación de que todo el procedimiento es totalmente irrazonable. En otras palabras, es un 
padre totalmente deficiente aquel que no considera ninguna circunstancia o que no escucha ninguna posible 
explicación. Algunos padres y algunas madres en su deseo de ejercer la disciplina, corren el peligro de 
volverse totalmente irrazonables y de esa manera ellos mismos se hacen culpables de error. El informe que 
han recibido acerca del hijo puede estar equivocado o bien pudo haber circunstancias peculiares que ellos 
ignoran; pero ni siquiera permiten que el hijo exponga su posición u ofrezca algún tipo de explicación. Por 
supuesto, uno comprende que el hijo puede aprovecharse de esto. Solamente quiero decir que nunca 
debemos ser irrazonables. Permita que el hijo ofrezca su explicación y si no es una explicación auténtica se 
puede castigarlo también por ella tanto como por el hecho particular que constituye la ofensa. Pero rehusarse 
a escuchar, prohibir cualquier tipo de respuesta es una actitud inexcusable. 
 
Todos tenemos un claro concepto sobre este principio cuando vemos que el estado se comporta 
equivocadamente. No queremos un estado policial y estamos orgullosos del habeos corpus en este país, 
según el cual mantener a una persona en prisión sin llevarlo a juicio constituye un grave daño. Somos muy 
elocuentes en esto pero muchas veces en nuestros hogares es precisamente eso lo que hacemos. El niño no 
tiene la menor oportunidad de presentar su caso, en ningún momento se permite que prevalezca la razón en 
la situación, nos rehusamos a reconocer siquiera que existe una posible explicación a lo que hemos 
escuchado hasta el momento. Semejante conducta siempre es errónea; es una conducta que provoca la ira en 
nuestros hijos. Sin duda los exaspera e irrita y los lleva a un estado de rebelión y antagonismo. 
 
Sin embargo, existe otro principio que debe ser tomado en consideración: El padre nunca debe ser egoísta. 
'No provoquéis a ira a vuestros hijos'. A veces eso ocurre porque los padres son culpables de un innegable 
egoísmo. Mi denuncia va dirigida a aquellas personas que no reconocen que el hijo tiene su propia vida y su 
propia personalidad y que aparentemente piensan que los hijos son totalmente para sus propios placeres y 
para su propio uso. En el fondo su concepto de paternidad y de lo que ello significa es equivocado. Ellos no 
alcanzan a comprender que nosotros no somos sino guardianes y custodios de estas vidas que nos han sido 
dadas, que en realidad no los poseemos a ellos, que no nos 'pertenecen', que no son 'bienes' o efectos 
personales, y que no tenemos derechos absolutos sobre ellos. Sin embargo existen muchos padres que se 
comportan como si tuviesen tal derecho de propiedad; y en ese caso la personalidad del hijo no recibe 
reconocimiento alguno. No hay nada más deplorable o reprensible que un padre dominante. Me refiero al 
tipo de padre que impone su propia personalidad sobre el hijo y que siempre aplasta la personalidad del hijo; 
es el tipo de padre que lo demanda todo y que lo espera todo del hijo. Generalmente se conoce esta actitud 
como posesividad. Es una actitud por demás cruel y lamentablemente puede extenderse aun hasta la vida 
adulta del hijo. 
 
Algunas de las mayores tragedias que he encontrado en mi experiencia pastoral se han debido precisamente 
a este motivo. Conozco a muchas personas cuyas vidas han sido totalmente arruinadas por padres egoístas, 
posesivos, dominantes. Conozco a muchos hombres y mujeres que nunca han contraído matrimonio por esta 
causa. Se les hizo sentir que eran poco menos que criminales por el solo hecho de pensar en dejar a papá y 
mamá; debían vivir sus vidas enteras para los padres. ¿Para qué otra cosa había venido al mundo sino para 
esto? No se les permitía tener una vida independiente, una vida propia, o desarrollar su propia personalidad; 
un padre o una madre dominante habían aplastado la vida e individualidad del hijo o de la hija. Eso no es 
disciplina; es tiranía del peor tipo, y una contradicción de las claras enseñanzas de la Escritura. Es algo 
totalmente inexcusable, y mientras aplasta la personalidad del niño éste incuba resentimiento. ¿De qué otra 



 

27 
 

manera podría ser? Estemos completamente seguros de ser totalmente libres de tal actitud. 'No os 
embriaguéis con vino en lo cual hay disolución'. El ebrio no piensa sino en sí mismo, su única preocupación 
es la propia satisfacción. Si pensara en los demás nunca se embriagaría, porque sabe que al hacerlo les causa 
sufrimiento. La ebriedad es una manifestación de egoísmo, es una forma clara e innegable de ser indulgente 
consigo mismo. De ninguna manera debemos ser culpables de tal clase de espíritu, y particularmente no 
debemos serlo en esta relación por demás delicada de padres e hijos. 
 
Con todo esto reitero que el castigo y la disciplina nunca deben ser administrados en forma mecánica. Hay 
gente que cree en la disciplina por amor a la disciplina misma. Esa no es la enseñanza bíblica sino la 
filosofía del sargento mayor. No hay nada que se pueda decir en favor de ello, ¡es una actitud carente de 
inteligencia! Eso es lo horrible de esta clase de disciplina. En el ejército y en otras fuerzas armadas la 
disciplina carece de inteligencia; es ejecutada por meros números, la personalidad no recibe consideración 
alguna. Allí tal vez pueda ser necesaria. Pero cuando llegamos al ámbito del hogar, es una actitud totalmente 
inexcusable. En otras palabras, para administrar la disciplina en forma correcta y auténtica, siempre debe 
existir una razón para hacerlo; no se la debe aplicar en forma mecánica. En todos los casos debe ser una 
conducta inteligente; siempre debe tener una razón de ser, y esa razón siempre debe ser totalmente aclarada. 
Nunca se la debe considerar en términos de oprimir un botón y esperar un resultado inevitable. Eso no es 
auténtica disciplina; eso ni siquiera es humano. Eso pertenece al reino de la mecánica. En cambio la 
verdadera disciplina siempre se basa en el entendimiento; la disciplina puede hablar por sí misma; siempre 
tiene una explicación que ofrecer. 
 
Nótense que a lo largo de todo este estudio descubrimos la necesidad de trazar un equilibrio. Al criticar el 
concepto moderno que de ninguna manera reconoce la necesidad de disciplina, hemos notado que su punto 
de partida consiste en creer que lo único que hay que hacer es ofrecer explicaciones, hacer apelaciones y por 
resultado, todo saldrá bien. Hemos visto claramente que eso no es cierto, ni en teoría ni en práctica. Pero es 
igualmente erróneo lanzarse al otro extremo y decir: "Esto debe ser hecho por qué yo lo digo así. No hay 
lugar para preguntas y tampoco habrá explicaciones". Una disciplina cristiana equilibrada, nunca será 
mecánica; siempre es algo viviente, algo personal, siempre implicará el entendimiento, y sobre todas las 
cosas siempre será en gran manera inteligente. Esta clase de disciplina sabe lo que está haciendo y nunca se 
hace culpable de excesos. Siempre está en el control de sí misma, lejos de ser una especie de catarata cuyo 
torrente salta en forma incontrolada y violenta. En el corazón y centro de la disciplina correcta siempre 
existe este elemento de inteligencia y comprensión. 
 
Esto nos lleva inevitablemente al sexto principio. La disciplina nunca debe ser demasiado severa. Aquí tal 
vez se encuentra el peligro que en la actualidad encaran muchos buenos padres al ver el completo desorden 
de sus hijos y justificadamente lamentan y condenan esa realidad. Corren el peligro de ser afectados tan 
profundamente por su repulsión que en consecuencia, irán a este otro extremo de ser demasiado severos. El 
término opuesto a la ausencia total de disciplina no es la crueldad, sino una disciplina equilibrada, una 
disciplina controlada. Un antiguo refrán nos suple aquí con la regla y ley fundamental sobre este asunto. El 
refrán dice que "el castigo debe ser conforme al crimen". En otras palabras, debemos cuidarnos de no 
administrar el castigo máximo por todas las ofensas, grandes o pequeñas. Esto es reiterar simplemente que 
no debe ser algo mecánico; porque si el castigo ejecutado es desproporcional a la trasgresión, al crimen, o lo 
que sea, pierde toda su posibilidad de hacer bien. En ese caso será inevitable que el castigado aliente un 
sentimiento de injusticia, una sensación de que el castigo es demasiado severo, desproporcionado a la 
trasgresión y que en consecuencia constituye un acto de violencia y no un sano castigo. Inevitablemente ello 
produce la 'ira' que menciona el apóstol. El hijo se irrita, y siente que se trata de algo irrazonable. Aunque tal 
vez esté preparado a admitir cierta medida de culpa, también está totalmente seguro de que el asunto no fue 
tan grave. Para expresarlo de otra manera, nunca debemos humillar a otra persona. Si al castigar o 
administrar disciplina o corrección somos culpables de humillar al hijo, demostramos evidentemente que 
somos nosotros mismos quienes necesitamos ser disciplinados. ¡Nunca humille a otros! Ejecute el castigo 
cuando es castigo lo que se requiere, pero que sea un castigo razonable basado en la comprensión. Sin 
embargo, no lo haga nunca de modo que el hijo se sienta pisoteado y totalmente humillado en su presencia 
y, lo que sería peor, en presencia de otros. 
 



 

28 
 

Yo sé que todo esto puede resultar muy difícil; pero si somos 'llenos del Espíritu' tendremos un sano juicio 
en estos asuntos. En ese caso aprenderemos que nuestra administración de disciplina nunca debe ser una 
simple forma de desahogar nuestros propios sentimientos. En todos los casos eso está mal; además, nunca 
debemos permitir que al ejecutar el castigo seamos gobernados por un sentimiento de deleite; nunca 
debemos, según ya lo he subrayado, pisotear la personalidad y vida del individuo con quien estamos 
tratando. El Espíritu nos advierte que en este sentido debemos ser extremadamente cuidadosos. Tan pronto 
desconsideramos la personalidad e introducimos este concepto rígido, duro y áspero del castigo, nos 
hacemos culpables de la conducta contra la cual Pablo nos exhorta aquí. En tal caso estaremos provocando e 
irritando a nuestros hijos a ira y convirtiéndolos en rebeldes. Estaremos perdiendo su respeto y despertando 
en ellos la sensación de que somos difíciles de tratar; en ellos se enciende un sentimiento de injusticia y 
comienzan a tenernos por crueles. Esto no beneficia, ni a una parte ni a la otra, de modo que nunca debemos 
intentar la disciplina de esa manera. 
 
Así pues llegamos a lo que en muchos sentidos es nuestro último aspecto negativo. Nunca debemos dejar de 
reconocer el crecimiento y desarrollo en el hijo. Este es otro defecto alarmante y propio a los padres pero 
que, gracias a Dios, ya no es tan frecuente como solía serlo. Sin embargo, todavía existen algunos padres 
que siguen considerando a los hijos por el resto de sus vidas, como si nunca hubiesen dejado de ser niños. 
Los hijos pueden tener veinticinco años, pero ellos aún los tratan como si tuviesen cinco. No reconocen que 
esta persona, este individuo, este hijo que Dios les ha dado en su gracia, está creciendo y desarrollándose 
para alcanzar la madurez. No reconocen que la personalidad del hijo está floreciendo, que su conocimiento 
está creciendo, que su experiencia se está ampliando, y que el niño se está desarrollando como ellos mismos 
un día se desarrollaron. En la etapa de la adolescencia esto es de particular importancia; en consecuencia, 
uno de los mayores problemas sociales de la actualidad es el manejo y tratamiento de los adolescentes. Ese 
es tanto el problema de la escuela dominical como el de las escuelas diurnas. Los maestros de la escuela 
dominical afirman que prácticamente no tienen dificultades hasta que los niños llegan a la adolescencia, pero 
luego existe la tendencia de perderlos. Los padres descubren lo mismo. Este período de la adolescencia tiene 
la fama de ser la edad más difícil que todos debemos atravesar y, en consecuencia, necesita de gracia y 
entendimiento especial; necesita del más delicado de los cuidados. 
 
Como padres jamás debemos ser culpables de no reconocer este factor; pero además es preciso ajustamos a 
él. El hecho de que pueda dominar a su hijo, digamos hasta la edad de nueve o diez años, no debe impulsarle 
a decir: "Voy a seguir de esta manera, venga lo que viniere. Su voluntad debe someterse a la mía. No me 
importa lo que él pueda sentir o lo que entienda, es poco lo que los hijos entienden y, por lo tanto, he de 
seguir imponiendo mi voluntad a la suya". Pensar y actuar de esa manera significa que con toda seguridad 
estará provocando la ira de su hijo y de esa manera causándole gran daño. Causará daño psicológico a su 
hijo y quizás también físico, este tipo de comportamiento de parte de los padres produce prolíficamente esos 
efectos y resultados. Nunca debemos ser culpables de ello. 
 
"¿Cómo evito todos estos males?" Una buena regla consiste en nunca forzar nuestros puntos de vista sobre 
nuestros hijos. Hasta cierta edad será correcto y sano enseñarles ciertas cosas e insistir en ellas, y si esto es 
hecho apropiadamente no causará dificultad alguna. A ellos incluso les gusta. Pero poco tiempo después 
ellos llegan a una edad cuando comienzan a oír otras voces e ideas de sus amigos, probablemente en la 
escuela u otros lugares de reunión. Entonces comienza a desatollarse una crisis. El instinto de los padres 
tiende, y con mucha razón, a proteger al hijo; sin embargo, puede hacerlo de tal manera que, repito, el daño 
causado sea mayor que el beneficio. Si da a su hijo la impresión de que debe creer estas cosas por el solo 
hecho de que usted las cree, y porque sus padres las creyeron, inevitablemente causará una reacción. Es 
contrario a las Escrituras. Y no solamente es contrario a las Escrituras, sino que exhibirá una lamentable 
falta de comprensión de la doctrina Neotestamentaria de la regeneración. 
 
En este punto surge un importante principio que no sólo se aplica a este aspecto sino, a muchas otras áreas 
de la vida. Constantemente tengo que decir a las personas que se han convertido en cristianas en tanto sus 
seres queridos no lo han hecho, a tener cuidado. Ellas sí han llegado a ver la verdad cristiana, pero no 
pueden entender por qué aquel otro miembro de la familia —esposo, esposa, padre, madre, o hijo—no puede 
hacerlo también. Toda su tendencia es de ser impacientes con ellos y forzarlos hacia la fe cristiana, a 
imponerles su creencia. De ninguna manera debe hacerse esto. Si la persona en cuestión no ha sido 



 

29 
 

regenerada, él o ella no pueden ejercer la fe. Antes de poder creer debemos ser 'avivados'. Cuando uno está 
'muerto en transgresiones y pecados' uno no puede creer; de manera que uno no puede imponer la fe sobre 
otros. Ellos no lo ven, ellos no lo entienden. "Pero el hombre natural no percibe las cosas que son del 
Espíritu de Dios, porque para él son locura, y no las puede entender, porque se han de discernir 
espiritualmente" (1Co. 2:14). Es precisamente aquí donde muchos padres han caído en el error. Trataron de 
forzar a sus hijos adolescentes a aceptar la fe cristiana; trataron de imponerles sus puntos de vista, trataron 
de obligarlos a decir cosas que ellos en realidad no creían. Este método siempre es equivocado. 
 
"¿Muy bien, qué se puede hacer entonces?", se me preguntará. Nuestra responsabilidad consiste en tratar de 
ganarlos, en tratar de mostrarles la excelencia y la razón de lo que somos y de lo que creemos. Debemos ser 
muy Pacientes con ellos y aceptar sus dificultades. Ellos tienen sus dificultades aunque a usted le parezcan 
nada. Sin embargo, para ellos son muy reales. 
 
Todo el arte de ejercer disciplina consiste en reconocer constantemente a esa otra personalidad. Debe, por 
así decirlo, ponerse en su lugar y, con auténtica simpatía y amor y entendimiento, tratar de ayudarle. Si los 
hijos rehúsan y rechazan sus esfuerzos, no reaccione violentamente, sino déles la impresión de que lo 
lamenta profundamente, que está muy apenado por amor a ellos, y que tiene la impresión que ellos están 
perdiendo algo sumamente precioso. Al mismo tiempo tiene que hacer tantas concesiones como les sea 
posible. No debe ser duro o rígido, no debe rechazar todas las cosas automáticamente, sin ninguna razón, 
simplemente porque es el padre y este es su método y su manera. Al contrario, debe preocuparse por hacer 
toda concesión legitima que esté a su alcance, debe ir tan lejos como le sea posible en el asunto de las 
concesiones, y así demostrar que respeta a la personalidad y a la individualidad de su hijo. Eso en sí, y por sí 
solo siempre es bueno y correcto y siempre tendrá buenos resultados. 
 
Permítanme resumir mi argumento. La disciplina siempre debe ser ejercida en amor, y si no puede ejercerla 
en amor ni siquiera trate de usarla. En ese caso debe tratar primero consigo mismo. El apóstol ya nos ha 
dicho, en un sentido más general, que debemos hablar la verdad en amor. Sin embargo, exactamente lo 
mismo se aplica acá. Hable la verdad, pero en amor. Es exactamente lo mismo con la disciplina; la disciplina 
siempre debe ser gobernada y controlada por el amor. 'No os embriaguéis con vino, en lo cual hay 
disolución, sino sed llenos del Espíritu'. ¿Cuál es 'el fruto del Espíritu?' 'Amor, gozo, paz, paciencia, 
benignidad, bondad, fe, mansedumbre, templanza'. Si como padres estamos 'llenos del Espíritu' y 
producimos este fruto, la disciplina no será problema en lo que a nosotros concierne. 'Amor, gozo, paz, 
paciencia'—siempre en amor, siempre por el bien del hijo. El objeto de la disciplina no es mantener su 
propia opinión, o decir, "yo he decidido que es así como esto debe ser, y por lo tanto debe ser así". No debe 
pensar primeramente en sí mismo sino en el hijo. El bien del hijo será el motivo que lo gobierne. Debe tener 
un concepto correcto de la paternidad y considerar a su hijo como una vida que le ha sido concedida por 
Dios. ¿Para qué? ¿Acaso será para adueñarse de él, para formarlo según su propio patrón, para imponer 
sobre él la personalidad suya? ¡De ninguna manera! El hijo ha sido colocado bajo su cuidado y 
responsabilidad para que, al final, su alma pueda llegar a conocer a Dios y al Señor Jesucristo. El hijo es una 
persona en sí, tal como lo es usted, dado y enviado por Dios a este mundo tal como ocurrió con usted. De 
manera que debe considerar a sus hijos principalmente como almas, y no como a animales que por 
casualidad están en su posesión, o como ciertos bienes que posee. Se trata de un alma que le ha sido 
encomendada por Dios y debe actuar como su guardián y custodio. 
 
Finalmente, la disciplina siempre debe ser ejercida de tal manera que los hijos lleguen a respetar a sus 
padres. Ellos no siempre entenderán y probablemente a veces sentirán que no merecen el castigo. Pero, si 
nosotros estarnos 'llenos del Espíritu' el efecto de nuestra disciplina será que nos amen y respeten; y 
entonces llegará el día cuando nos agradecerán por haber actuado de esa manera. Aun en aquellos casos 
cuando quieran defenderse a sí mismos, habrá algo en su interior diciéndoles que nosotros tenemos razón. 
En el fondo tendrán respeto por nuestro carácter. Ellos observan nuestras vidas; ven la disciplina y el control 
que ejercemos sobre nosotros mismos, y verán que nuestra conducta no es resultado de caprichos, que no 
estemos desahogando simplemente nuestros propios sentimientos y así encontrando alivio. Siempre sabrán 
que nosotros los amamos, que nos preocupa su bienestar y su beneficio en este mundo pecaminoso y malo. 
En consecuencia nacerá este respecto subyacente, esta admiración y cariño, este amor. 
 



 

30 
 

'Y vosotros, padres, no provoquéis a ira a vuestros hijos'. ¡Qué cosa tan tremenda es la vida! Qué 
maravillosas son todas estas relaciones— ¡marido, mujer; padres, hijos! En el mundo que nos rodea vemos 
que la gente se apresura para entrar al matrimonio y también se apresura para salir de él. En cuanto a tener 
hijos, ¡no tienen idea alguna de lo que significa la paternidad! Para muchos los hijos no son sino una 
molestia, a veces mimados en exceso, y otras veces castigados severamente; con frecuencia se los deja solos 
en el hogar mientras los padres salen a 'divertirse'; ¡muchas veces son enviados a internados para que sus 
padres puedan tener su propia libertad! Qué poca consideración se tiene del hijo, de su sufrimiento, de la 
tensión que se impone a su naturaleza sensible. La tragedia de todo ello consiste en que las vidas de tales 
personas no son gobernadas por la enseñanza del Nuevo Testamento; no están 'llenas del Espíritu'; y no 
tratan a sus hijos como Dios en su infinito amor, bondad y compasión nos ha tratado a nosotros. ¡Qué sería 
de nosotros si Dios nos tratara como nosotros tratamos a nuestros hijos! ¡Oh, cuan paciente es Dios! ¡Oh, 
cuan grande la longanimidad de Dios! ¡Oh, cuan asombrosa la forma de sobrellevar nuestro comportamiento 
malo tal como lo hizo con aquellos hijos de Israel en la antigüedad! Para mí no existe nada más asombroso 
que la paciencia de Dios, su longanimidad hacia nosotros. Dirigiéndome a personas cristianas y a todos los 
que de alguna forma son responsables por disciplinar a los hijos y a la gente joven, digo: 'Haya pues en 
vosotros este sentir que hubo también en Cristo Jesús'. Y haya también en nosotros el mismo amor para que 
'no provoquemos a nuestros hijos a ira' lo cual significaría tener que llevar todas las funestas consecuencias 
de nuestro fracaso. 
 
 

CRIAR HIJOS SEGÚN LA VOLUNTAD DE DIOS 
Efesios 6:1-4 

 
Hemos visto que la exhortación del apóstol a los padres tiene dos aspectos. Hay un lado negativo según el 
cual no debemos hacer nada que exaspere a nuestros hijos, nada que los irrite; no debemos provocarlos; y 
luego hay un lado positivo: 'Criadlos en disciplina y amonestación del Señor'. Así que ahora debemos prestar 
atención a este lado positivo del mandato del apóstol. 
La forma misma en que el apóstol expresa su exhortación es interesante: 'criadlos', dice Pablo, lo cual no es 
sino otra forma de decir, 'educadlos, conducidlos a la madurez'. En otras palabras, lo primero que deben 
hacer es comprender su responsabilidad por los hijos. Como ya hemos subrayado, ellos no son nuestra 
propiedad, al fin de cuentas no nos pertenecen, sino que nos han sido dados temporalmente por Dios. ¿Con 
qué propósito? No para obtener lo que queramos de ellos, y simplemente usarlos para nuestro propio placer, 
o para gratificar nuestros propios deseos. No, nuestra responsabilidad es comprender que ellos deben ser 
'criados', 'educados', 'sustentados', 'preparados' no sólo para vivir su vida en este mundo, sino esencialmente 
para establecer una correcta relación entre sus almas y Dios. Estos preceptos nos recuerdan la grandeza de la 
vida; y no existe nada más triste y trágico en el mundo actual que el fracaso de las multitudes de gente en lo 
que respecta a la comprensión de esta grandeza. 
 
¡Qué cosa tan tremenda es el hecho de existir y vivir como individuos! Y si consideramos el reino del hogar 
y de la familia, esto se hace aun más maravilloso. ¡Qué concepto tan grande nos ofrece la enseñanza del 
apóstol respecto de la paternidad y su función! El nos dice que estos hijos nos han sido concedidos para que 
los criemos, y eduquemos, y entrenemos en la forma de vivir. Los periódicos nos recuerdan constantemente 
del cuidado y 1a atención que la gente da a la crianza de diferentes tipos de animales. No es nada fácil 
entrenar a un animal, sea que se trate de un caballo o de un perro o de algún otro animal. Es algo que 
demanda tiempo y atención. Se debe tener en cuenta la dieta, los ejercicios deben ser planificados, se debe 
proveer un lugar adecuado donde dormir; el animal debe ser protegido de diferentes peligros, y tantas otras 
cosas. La gente paga grandes sumas de dinero y dedica considerable tiempo y presta mucha atención a la 
crianza y educación de un animal para hacer de él el ganador del premio en una exhibición. Y a veces uno 
tiene la impresión de que se dedica muy poco tiempo y cuidado, muy poca atención y consideración a la 
crianza de los hijos. Ese es un motivo por el cual el mundo está en las condiciones en que está y porque en la 
actualidad nos vemos confrontados a graves problemas sociales. Si la gente tan sólo diera tanta 
consideración a la crianza de sus hijos como le da a la crianza de animales y al cultivo de flores, la situación 
sería bastante distinta. La gente lee libros y escucha conferencias sobre estos otros asuntos y quiere saber 
con exactitud qué debe hacer. ¿Pero, cuánto tiempo se dedica a la consideración de este gran tema de la 



 

31 
 

crianza de los hijos? Esto es algo que se da por sentado, que se hace de cualquier manera, y las 
consecuencias son lamentablemente obvios. 
 
Por eso, si vamos a cumplir con el mandato del apóstol, debemos detenernos por un momento y considerar 
qué debemos hacer. Con la llegada del hijo debemos decirnos a nosotros mismos, "nosotros somos los 
guardianes y custodios de esta alma". ¡Qué tremenda responsabilidad! En los negocios y en las diferentes 
profesiones los hombres son totalmente conscientes de la gran responsabilidad que cae sobre ellos en las 
decisiones que deben tomar. ¿Pero acaso son conscientes de la responsabilidad infinitamente superior que 
llevan respecto a sus propios hijos? ¿Acaso le dedican tanta consideración y atención y tiempo, por no 
mencionar otras cosas? ¿Acaso es éste un asunto que les pesa tanto como la responsabilidad que sienten en 
aquellos otros ámbitos de la vida? El apóstol nos ruega a considerar esto como el mayor negocio de la vida, 
el mayor de los asuntos que jamás habremos de manejar y cumplir. 
 
El apóstol no se detiene allí: '... criadlos en la disciplina y amonestación del Señor'. Las dos palabras que 
utiliza son de gran interés. La diferencia entre ambas es que la primera, 'disciplina', es más general que la 
segunda. Implica la totalidad del acto de formar, criar, educar a un hijo. Por lo tanto incluye la disciplina en 
general. Y según lo señalan todas las autoridades, el énfasis está sobre las acciones. La segunda palabra, 
'amonestación', hace más bien referencia a palabras que se dicen. 'Disciplina' es el término más bien general 
que incluye todo lo que hacemos por los hijos. Incluye en general todo el proceso de cultivar la mente y el 
espíritu, la moral y el comportamiento moral, toda la personalidad del niño. Esa es nuestra tarea. Se trata de 
velar por el niño, cuidarlo y guardarlo. Antes ya hemos visto este mismo término cuando considerábamos la 
relación de los maridos y sus esposas y donde se nos decía que el Señor mismo 'sustenta y cuida' a la iglesia. 
"Porque nadie aborreció jamás a su propia carne, sino que la sustenta y la cuida, como también Cristo a la 
iglesia". Aquí se nos manda hacer lo mismo con nuestros hijos. 
 
El significado de la palabra 'amonestación' es prácticamente el mismo excepto que pone mayor énfasis sobre 
las palabras dichas. De esta manera entonces hay dos aspectos en este asunto. En primer lugar debemos 
tratar con la conducta y comportamiento general, con las cosas que debemos hacer mediante nuestras 
acciones. Luego, además, hay ciertas amonestaciones que deben ser dirigidas al hijo, palabras de 
exhortación, palabras de aliento, palabras de reproche, palabras de culpa. El término de Pablo incluye a 
todas éstas, realmente incluye todo lo que decimos a los hijos mediante palabras, cada vez que estarnos 
definiendo posiciones e indicando lo que es recto y lo que es erróneo, cada vez que decimos palabras de 
aliento, exhortación y cosas por el estilo. Este es el significado de la palabra 'amonestación'. 
 
Los hijos han de ser criados en 'disciplina y amonestación'—luego se añade lo más importante de todo—'del 
Señor'. 'En disciplina y amonestación del Señor'. Es en esto donde padres cristianos, entregados a sus 
deberes para con sus hijos, se encuentran en una categoría totalmente distinta a la de otros padres. En otras 
palabras, esta apelación dirigida a padres cristianos no simplemente les exhorta a criar a sus hijos en 
términos de moralidad general y buena conducta o de comportamiento recomendable en general. Eso, por 
supuesto, está incluido; es algo que todos deben hacer; también los padres no cristianos deben hacerlo. Ellos 
también deben estar preocupados por los buenos modales, el buen comportamiento en general, en evitar el 
mal; deben enseñar a sus hijos a ser honestos, responsables, respetuosos y todas estas cosas. Pero eso no es 
sino moralidad común y no cristianismo todavía. Incluso los escritores paganos, interesados en un buen 
ordenamiento de la sociedad, siempre han exhortado a sus compatriotas a enseñar estos principios. La 
sociedad no puede sobrevivir sin un mínimo de disciplina, ley y orden en cada nivel y en cada edad. Pero el 
apóstol no se refiere solamente a esto; afirma que los hijos de cristianos deben ser criados 'en disciplina y 
amonestación del Señor'. 
 
Es aquí donde se introducen la enseñanza y el pensamiento peculiar y específicamente cristiano. Los padres 
cristianos siempre deben tener en mente, como suprema prioridad, que los hijos deben ser criados en el 
conocimiento del Señor Jesucristo como Salvador y Señor. Esa es la tarea peculiar a la que sólo los padres 
cristianos son llamados. No sólo es esta su tarea suprema, también debe ser su mayor deseo y ambición que 
esos hijos llegaran a conocer al Señor Jesucristo como Salvador y Señor. ¿Es esa la principal ambición para 
nuestros hijos? ¿Está esto en primer lugar? ¿Es lo más importante para nosotros que ellos lleguen a "conocer 
al Señor, lo cual significa alcanzar vida eterna"; que ellos puedan llegar a conocerle como su Salvador, que 



 

32 
 

puedan seguirle como su Señor? ¡'En disciplina y amonestación del Señor!' Estos son entonces los términos 
utilizados por el apóstol. 
 
Llegamos ahora a la sección práctica de cómo se hace esto. Aquí nuevamente estamos ante un asunto que 
requiere nuestra más urgente atención. La Biblia en si pone mucho énfasis en la educación de los hijos. 
Tómese por ejemplo, las palabras que se encuentran en Deuteronomio 6, Moisés ha llegado al final de su 
vida y los hijos de Israel están a punto de entrar a la tierra prometida. El les recuerda la ley de Dios y les 
dice cómo vivir una vez que hayan entrado a la tierra de su heredad. Y, entre otras cosas, tiene gran cuidado 
de decirles que deben enseñar la ley a sus hijos. No es suficiente con que ellos mismos la conozcan y la 
observen, además deben transmitirles sus conocimientos. Los niños deben ser enseñados en ella de modo de 
no olvidarla nunca. Por lo tanto repite dos veces el mandato en un mismo capítulo. Luego vuelve a ocurrir 
en el capítulo 11 de Deuteronomio y luego frecuentemente en diversas partes del Antiguo Testamento. Del 
mismo modo se lo encuentra en el Nuevo Testamento. 
 
Es muy interesante observar que en la larga historia de la iglesia cristiana siempre vuelve a reaparecer este 
tema, recibiendo gran prominencia en cada una de las épocas de avivamiento y despertar. Los reformadores 
protestantes se preocuparon por este asunto. De modo que se asignó una gran importancia a la instrucción de 
los hijos en asuntos morales y espirituales. Los puritanos le dieron aun más prominencia, y los líderes del 
avivamiento evangélico de hace 200 años hicieron lo mismo. Se han escrito libros sobre este asunto y se han 
predicado muchos sermones. 
 
Por supuesto, esto sucede porque cuando las personas se convierten al cristianismo la experiencia afecta 
todas sus vidas. No es sólo algo individual y personal, sino algo que afecta las relaciones matrimoniales y, 
en consecuencia, es mucho más reducido el número de divorcios entre personas cristianas que entre personas 
no cristianas. Afecta también a la vida familiar; afecta a los niños, afecta al hogar; afecta también a cada 
aspecto de la vida humana. Las mejores épocas en la historia de este país y de otros han sido aquellos años 
que siguieron inmediatamente a un despertar religioso, a un avivamiento de verdadera religión. El tono 
moral de toda una sociedad fue elevado; y aun aquellos que no se convirtieron en cristianos fueron 
influenciados y afectados por ello. 
 
En otras palabras, no hay esperanza de tratar con los problemas morales de la sociedad excepto en términos 
del evangelio de Cristo. Nunca se establecerá auténtica justicia aparte de la verdadera fe en Dios; pero 
cuando la gente se vuelve a Dios, comienza a aplicar sus principios a la vida entera y entonces la justicia se 
ve en la nación entera. Pero desafortunadamente, por alguna razón, este aspecto del asunto ha sido 
lamentablemente descuidado durante el presente siglo. Es un hecho que debemos reconocer. Es una parte de 
la crisis que hemos estado considerando y que afecta a la vida, a la moralidad, al hogar, y a otros aspectos de 
la vida. Es una parte de la enloquecida carrera en la que todos vivimos y por la cual estamos afectados en tan 
gran manera. Por un motivo u otro, la familia no tiene la importancia que solía tener. Ya no es el centro ni la 
unidad que solía ser antes. En cierta manera todo el concepto de la vida familiar ha ido declinando; y, por 
cierto, se ve algo de ello en esferas cristianas. La importancia central de la familia, tal como se encuentra en 
la Biblia y en las grandes épocas a las que nos hemos referido, parece haber desaparecido. Ya no se le da la 
atención y la prominencia de antes. Por todo ello es tanto más importante para nosotros descubrir los 
principios que deben gobernarnos en este asunto. 
 
En primer lugar, y sobre todo, la crianza de los hijos 'en disciplina y amonestación del Señor' es algo que 
debe ser hecho en el hogar y por los padres. Este es el énfasis a través de toda la Biblia. No es esto algo que 
pueda ser delegado a la escuela, por muy buena que ella sea. Esta es una tarea que corresponde a los padres, 
es su tarea principal y más importante. Esta es su responsabilidad y no deben delegarla a otros. Estoy 
subrayando este asunto, porque todos somos conscientes de lo que ha estado sucediendo en forma creciente 
durante el presente siglo. Más y más los padres han ido transfiriendo sus responsabilidades y sus deberes a 
las escuelas. 
 
Considero esto como un asunto de la más grave importancia. No hay influencia más grande en la vida de un 
niño, que la del hogar. El hogar es la unidad fundamental de la sociedad y los hijos nacen en un hogar, en 
una familia. Es el círculo que ha de ser la principal influencia en sus vidas. No hay dudas al respecto. Esa es, 



 

33 
 

en todas partes, la enseñanza de la Biblia. Y son en las así llamadas civilizaciones donde comienzan a 
deteriorarse los conceptos referidos al hogar, que la sociedad termina por desintegrarse. De modo que llega a 
ser una responsabilidad de los cristianos considerar y reconsiderar muy cuidadosamente todo el tema de las 
escuelas con internado. Los padres deben considerar si es correcto enviar a su hijo a algún tipo de vida 
institucional donde pasan la mitad del año lejos del hogar y de su influencia tan especial y peculiar. ¿Es esto 
algo que pueda ser reconciliado con la enseñanza bíblica? Esta es una cuestión de carácter urgente, porque 
ha llegado a ser más o menos la costumbre y práctica de prácticamente todos los cristianos evangélicos que 
están en condiciones de hacerlo. 
 
La enseñanza de las Escrituras es que el bienestar del niño, el alma del niño, siempre debe ser la primera 
consideración; todos los demás asuntos de prestigio—por no usar otro término—y todos los motivos de 
ambición, deben decididamente desecharse. Todo aquello que milite contra el alma del niño y su 
conocimiento de Dios y del Señor Jesucristo debe ser rechazado. Invariablemente, la primera consideración 
debe ser el alma y su relación con Dios. No importa cuan buena sea la educación ofrecida por una escuela 
con internado, si milita contra el bienestar del alma debe ser desechada. La promoción de ese bienestar es el 
factor esencial en la 'disciplina y amonestación del Señor'; ello constituye el deber y la tarea principal de los 
padres. 
 
Es completamente obvio que en el Antiguo Testamento el padre era una especie de sacerdote en su hogar y 
familia; representaba a Dios. Era responsable no solamente de la moral y el comportamiento sino también de 
la instrucción de sus hijos. En todas partes el énfasis de la Biblia es que esa es la tarea y el deber principal de 
los padres. Y así lo sigue siendo en la actualidad. Si realmente somos cristianos, debemos comprender que 
ese gran énfasis está basado en las instituciones fundamentales establecidas por Dios: matrimonio, familia y 
hogar. Con ellas no se puede jugar. Es en vano decir, como lo hace la mayoría de aquellos que envían a sus 
hijos a escuelas con internado: "Es algo que todos hacen, además provee un maravilloso sistema de 
educación". La pregunta suprema es ésta: ¿Es bíblico? ¿Es cristiano? ¿Es ésta realmente la forma de 
ministrar los intereses presentes y eternos del alma del niño? 
 
Me atrevo a profetizar que la recuperación de la espiritualidad y moralidad en Gran Bretaña va a ocurrir 
conforme a este lineamiento. Una vez más los cristianos tendrán que pensar por sí mismos. Una vez más se 
requiere que seamos pioneros así como lo fue el pueblo de Dios en tiempos pasados; entonces los demás nos 
seguirán. Debemos considerar hasta qué punto el sistema de las escuelas con internos que mantiene a los 
hijos lejos del hogar, son responsables de la crisis moral de este país. No me limito a pensar en pecados 
particulares, sino en toda la actitud de los hijos hacia sus propios hogares. El hogar no debe ser un lugar 
donde los niños pasan los días de fiesta. Sin embargo, hay muchos niños para quienes el hogar no es sino un 
lugar donde pasar los días festivos, y sus padres, en vez de tratarlos como corresponde, tienden a ser 
indulgentes con ellos porque están solamente por unos pocos días en casa. En ese caso toda la idea de la 
disciplina y crianza del niño 'en disciplina y amonestación del Señor' se pierde de vista. Pero, se podrá 
objetar, existen muchas circunstancias especiales. Si las circunstancias especiales pueden ser comprobadas 
estoy de acuerdo. Pero si no existen, la regla debe ser el principio que he expuesto; en realidad hay muy 
pocas circunstancias especiales. La tarea principal del hogar y de los padres es totalmente clara. 
 
¿Qué es lo que deben hacer los padres? Los padres deben complementar la enseñanza de la iglesia y deben 
aplicar la enseñanza de la iglesia. Es tan poco lo que se puede hacer mediante un sermón. El sermón debe ser 
aplicado, debe ser explicado, entendido y suplementado. Es allí donde los padres deben hacer su parte. Y si 
esto siempre fue importante y correcto, ¡cuánto más ahora que antes! Pregunto a los padres cristianos: 
¿Alguna vez han considerado seriamente este asunto? La tarea que ustedes encaran es más grande que la 
tarea hecha por los padres hasta ahora, y esto por la siguiente razón. Consideren lo que se enseña a los hijos 
en la escuela. Se les enseña como un hecho la teoría e hipótesis de la evolución orgánica. El asunto no les es 
presentado como una mera teoría que no ha sido comprobada, sino les da la impresión de tratarse de un 
hecho absoluto y que todos los científicos y estudiosos lo creen. La impresión es que si no la aceptan se los 
considera como necios. Es una situación que debemos encarar. También se está enseñando la alta crítica de 
la Biblia con sus supuestos 'resultados seguros'. Conozco personalmente a maestros de escuela que están 
usando textos que fueron publicados treinta o cuarenta años atrás. Pocos de ellos conocen los cambios que 
han tenido lugar, aun entre los de la alta crítica. Se enseñan perversidades a los niños, tanto en las escuelas 



 

34 
 

como en la radio y también en las pantallas de TV. Todo el énfasis es puesto en formas de pensar opuestas a 
Dios, a la Biblia, al verdadero cristianismo, a los milagros, a lo sobrenatural. ¿Quién va a contrarrestar estas 
tendencias? Esa es precisamente la responsabilidad de los padres. 'Criadlos en la disciplina y amonestación 
del Señor'. Puesto que las fuerzas contrarias a nosotros hoy día son muchas, se demanda un inmenso 
esfuerzo por parte de los padres. Hoy los padres cristianos tienen la tarea particularmente difícil de proteger 
a sus hijos contra estas fuerzas poderosas y adversas que tratan de introducirse en sus vidas. 
 
¡Esta es pues la situación! Para ser práctico, quisiera, en segundo lugar, demostrar la forma en que esto no 
debe hacerse. Hay una forma de querer combatir esta situación que es totalmente desastrosa, y que causa 
más daño que beneficio. ¿Cuál es la forma incorrecta de hacerlo? Nunca debe hacerse en forma mecánica y 
abstracta, casi 'por números', como si se tratara de algún tipo de ejercicio que debe aprenderse de memoria. 
En este sentido recuerdo una experiencia propia, ocurrida aproximadamente hace diez años. Mientras 
predicaba en cierto lugar me hospedé en casa de unos amigos, y descubrí que la esposa y madre de la familia 
estaba en un estado de aguda aflicción. En la conversación descubrí la causa de su angustia. Esa misma 
semana cierta dama había estado allí dando conferencias sobre el tema "Cómo criar a todos sus hijos como 
buenos cristianos". ¡Aquello era maravilloso! Ella tenía cinco o seis hijos, y había organizado su hogar y su 
vida de tal manera de terminar todas las tareas domésticas a las nueve de la mañana. Luego se dedicaba a 
diversas actividades cristianas. Todos sus hijos eran buenos cristianos, y daba la impresión de ser todo tan 
fácil, tan maravilloso. La madre que estaba hablando conmigo y que tenía dos hijos estaba en un estado de 
verdadera aflicción, porque se sentía completa y totalmente fracasada. ¿Qué tenía por decirle yo? Le dije 
esto: "Un momento, ¿qué edad tienen los hijos de aquella dama?" Por casualidad yo conocía la respuesta y 
también la conocía la señora que hablaba conmigo. En aquel momento ninguno de los hijos tenía más que 
dieciséis años. Entonces proseguí, "Espere y vea. Esta dama dice que todos sus hijos son cristianos, y que 
solo se necesita un esquema que luego pueda ejecutar regularmente. Espere un poco; en unos pocos años la 
historia puede ser diferente". Y en efecto, la historia resultó ser muy diferente. Es dudable que más de uno 
de aquellos hijos sea cristiano. Varios de ellos son abiertamente contrarios a la fe cristiana, habiendo dado 
sus espaldas a todo esto. No era esa la forma de criar a los hijos como cristianos. No se trata de un proceso 
mecánico y en todo caso todo era demasiado frío y analítico. En otro lugar, tuve noticias de que aquella 
misma dama volvía a dar su conferencia. Pero en aquel auditorio hubo alguien con cierto entendimiento y 
discernimiento del asunto. Escuchando el discurso, dicha persona, una dama, hizo lo que considero un 
comentario muy adecuado. A la salida se dirigió a algunos amigos para decir: "¡Gracias a Dios que ella no 
fue mi madre!" Pareció un chiste, pero al mismo tiempo había algo trágico en ello. Lo que quiso decir con 
aquel comentario es que allí no había amor, no había calor de hogar. He aquí una mujer, orgullosa de sí 
misma; lo hacía todo 'por números', mecánicamente. ¡Qué maravillosa era como madre! Esta otra mujer 
detectó la falta de amor allí, la falta de auténtico entendimiento; no había nada allí que alentara el corazón de 
un niño. Un hijo no es una máquina; por lo tanto, esta tarea no se puede hacer mecánicamente. 
 
Por otra parte, esta tarea tampoco debe hacerse en forma totalmente negativa o represiva. Si da a sus hijos la 
impresión de que el hecho de ser religioso es ser miserable y que la fe consiste de prohibiciones y constantes 
represiones, bien podrá estarlos impulsando a los brazos del diablo y al mundo. Nunca sea totalmente 
negativo o represivo. Esto es una tragedia que encuentro alrededor. La gente me habla al final de un culto y 
dice: "Hace veinte años que he entrado en un templo". Yo pregunto, "¿Cómo es posible?" Entonces me 
cuenta que había reaccionado contra la dureza y el carácter represivo de la religión en la cual fueron criados. 
No tenían ningún concepto del cristianismo. Lo que veían no era el cristianismo, sino una religión severa, 
hecha por el hombre, un falso puritanismo. Por cierto, todavía existen personas que solamente presentan una 
caricatura del verdadero puritanismo. Son personas que nunca han entendido su verdadera enseñanza. 
Personas que han visto el aspecto negativo pero nunca el positivo. Es algo que causa mucho daño. 
 
En tercer lugar, al criar a nuestros hijos en la 'disciplina y amonestación del Señor' debemos hacerlo de tal 
manera de no convertirlos en pequeños mojigatos o hipócritas. También he visto muchos casos de esto. Me 
apena mucho, en realidad me repugna escuchar a niños utilizando frases piadosas que realmente no 
entienden. Pero sus padres están orgullosos de ellos y dicen: "Escúchelos, ¿acaso no es maravilloso cómo 
hablan?". Los hijos son demasiado jóvenes para entender esas cosas. Yo sé que a muchos niños les gusta 
jugar a la predicación. Ese comportamiento infantil puede ser excusable, pero cuando los padres comienzan 
a pensar que es maravilloso e impulsan a los niños a hacerlo ante la mirada asombrada de los adultos creo 



 

35 
 

que en ese caso es poco menos que una blasfemia. Por cierto, es algo que daña a los niños. Es algo que los 
convierte en pequeños mojigatos, en pequeños hipócritas. 
 
Mi última negativa referida a este punto es que nunca debemos forzar a un niño a tomar una decisión. 
Cuántos problemas y fracasos han surgido por esta causa. "¿No es acaso maravilloso?", dicen los padres, 
"mi pequeño fulano de tal, que todavía es un niño, tomó su decisión por Cristo". En la reunión se había 
ejercido cierta presión. Pero eso es algo que jamás debe hacerse; está violando la personalidad del niño. 
Además, por supuesto, está exhibiendo una profunda ignorancia en cuanto al camino de la salvación. Puede 
llevar a un niño a que decida cualquier cosa. Cuenta con el poder y la capacidad de hacerlo; sin embargo, es 
erróneo, es algo ajeno al cristianismo, no es espiritual. En otras palabras, nunca debemos ser demasiado 
directos en este asunto, especialmente con un niño; nunca debemos ser demasiado emocionantes. Si su hijo 
se siente molesto cuando le habla de los asuntos espirituales, o si está hablando al hijo de otra persona y se 
siente molesto, su método obviamente es equivocado. El hijo nunca debe sentirse molesto. Si se siente así, 
es porque usted es demasiado directo, o demasiado emocionante, o está ejerciendo cierta presión. No es esa 
la forma de hacer este trabajo. 
 
En este sentido también he visto algunas tragedias. Recuerdo el caso particular de dos jóvenes que aún no 
habían cumplido los quince o dieciséis años. Los padres los estaban presionando constantemente. En uno de 
los casos los padres solían escribir acerca de sus hijos dando la impresión de que eran cristianos 
sobresalientes. Actualmente ambos jóvenes han repudiado completamente la fe cristiana de modo que la 
tienen por algo inútil. Los padres cristianos siempre deben recordar que están tratando con una vida, una 
personalidad, un alma. Mi consejo es: No utilizar presión para con sus hijos. No los fuerce a tomar una 
decisión. Conozco la ansiedad que sienten los padres. Es algo muy natural; pero si somos espirituales, si 
estamos 'llenos del Espíritu' nunca hemos de violar una personalidad, nunca hemos de ejercer una presión 
injusta sobre un niño. De manera que nuestra enseñanza nunca debe ser demasiado directa, o demasiado 
emocionante. Es algo que nunca debe hacerse de manera que los niños se sientan desleales hacia nosotros si 
no profesan la fe. Hacerlo será imperdonable. 
 
¿Cuál es entonces la forma correcta? Permítanme darles algunas sugerencias. Tiempo atrás solía haber en las 
casas un pequeño cuadro en la pared con la siguiente oración: 'Cristo es la cabeza de este hogar'; en algunos 
hogares todavía lo veo. No estoy abogando por el uso de tales cuadros o textos; sin embargo, había algo 
positivo en la idea. En el Antiguo Testamento leemos que los hijos de Israel recibían instrucciones de 
'escribirlas (las palabras del Señor) sobre los postes de las puertas'. El motivo es que somos criaturas muy 
olvidadizas. Movidos parcialmente por el mismo motivo, los primeros protestantes solían pintar los Diez 
Mandamientos en las paredes de sus templos. Pero, sea que use un cuadro o no, lo importante es siempre dar 
la impresión de que Cristo es la cabeza de la casa o del hogar. 
 
¿Cómo se logra dar esa impresión? ¡Primeramente a través de su conducta y ejemplo general! Los padres 
siempre deben vivir de tal manera que los hijos tengan la sensación de que ellos están bajo Cristo, que Cristo 
es su cabeza. Es un hecho que debe ser obvio a través de su conducta y comportamiento. Sobre todas las 
cosas debe haber una atmósfera de amor. 'No os embriaguéis con vino, en lo cual hay disolución; antes bien 
sed llenos del Espíritu'. Ese es nuestro texto dominante en todo esto como en cada una de las aplicaciones 
particulares. El fruto del Espíritu es amor, y si el hogar está lleno de una atmósfera de amor producido por el 
Espíritu, la mayoría de sus problemas estarán solucionados. Ese es el elemento que hace la obra, no es la 
presión directa ni las apelaciones, sino una atmósfera de amor. 
 
¿Que más? ¡La conversación en general! En la mesa o donde quiera que se encuentran, es de suma 
importancia la conversación general. Quizás estemos escuchando las noticias en la radio y la conversación 
comience referida a ellas. Entonces se hace mención de los grandes asuntos—conflictos internacionales, 
política, problemas industriales, etc. Una parte de nuestra tarea de criar a los hijos en la disciplina y 
amonestación del Señor es lograr que aun esa conversación general siempre sea conducida en términos 
cristianos. Siempre debemos introducir el punto de vista cristiano. Los niños oirán a otras personas hablando 
sobre los mismos temas. Quizás al andar por el camino escuchen a dos hombres discutiendo sobre el mismo 
asunto que antes habían oído discutir en el hogar. Inmediatamente notarán una gran diferencia; en el hogar 
todo el enfoque fue diferente. 



 

36 
 

 
En otras partes, el punto de vista cristiano debe ser introducido a toda la vida. Ya sea que esté discutiendo 
asuntos internacionales o problemas locales, asuntos personales o asuntos de negocios—sea lo que fuere—
todo tema debe ser considerado bajo este encabezamiento general del cristianismo. Este punto es de suprema 
importancia, porque al hacerlo así los niños inconscientemente se dan cuenta que las vidas de sus padres son 
gobernadas por un principio; su forma de pensar y todo lo demás referido a ellos es diferente a todo lo que 
ven y escuchan en el mundo incrédulo. Toda la atmósfera es diferente. De esa manera los hijos llegan a 
darse cuenta gradualmente y casi inconscientemente de que existe tal cosa como un punto de vista cristiano. 
Ese es el verdadero triunfo. Una vez que ellos son conscientes de tal hecho el problema se hace mucho más 
fácil. 
 
El asunto que sigue es el de las respuestas que damos a sus preguntas. Allí el padre cristiano tiene una gran 
oportunidad. Yo sé que a veces es extremadamente difícil; pero al responder a sus preguntas, se le ofrece 
una ocasión especial. Me gusta la forma en que el asunto es introducido en Deuteronomio 6:20: "Mañana 
cuando te preguntare tu hijo, diciendo: ¿Qué significan los testimonios y estatutos y decretos que Jehová 
nuestro Dios os mandó? Entonces dirás a tu hijo: Nosotros éramos siervos de Faraón en Egipto, y Jehová 
nos sacó de Egipto con mano poderosa". En otras palabras, vendrá el día cuando los hijos hagan preguntas 
como estas: "¿Por qué hacen ustedes esto o aquello? El padre y la madre de mi amiguito hacen esto, ¿Por 
qué no lo hacen ustedes?" Allí ha recibido una oportunidad de criar a su hijo 'en la disciplina y amonestación 
del Señor'. Pero para aprovechar la oportunidad debemos saber la respuesta correcta y estar capacitados para 
darla. No puede 'dar razón de la esperanza que hay en usted', no puede criar a sus hijos en la disciplina y 
amonestación del Señor a menos que conozca su Biblia y su enseñanza. "¿Por qué no hacen ustedes esto, por 
qué no hacen aquello? Los padres de mis amigos pasan las noches en casas públicas; pero tú no lo haces. 
Ellos pasan las noches en clubes, pasan las noches bailando; pero tú no; ¿Por qué? ¿Cuál es la diferencia?" 
Cuando sea interrogado de esa manera, no aleje su niño ni diga: "Bien, como ves, nosotros somos 
completamente diferentes, y así es como nosotros preferimos hacerlo". No; en cambio querrá decir a su hijo: 
"Para comenzar, diremos que en el interior todos somos iguales; y no nos comportamos de esta forma 
diferente por ser naturalmente mejores que otros. No es esa la explicación. No es que yo tenga un 
temperamento y los otros padres tengan uno diferente. Todos nosotros somos 'nacidos en pecado', por 
naturaleza todos somos esclavos de diferentes cosas. Dentro de todos nosotros hay algo que está mal; hay un 
principio del mal en todos nosotros y ninguno conoce verdaderamente a Dios. Ahora bien, la diferencia es 
ésta, que Dios me ha hecho ver cuan equivocadas son ciertas cosas. Pero yo todavía sería como los padres de 
tus amigos si no fuera que crea y sepa que Dios ha enviado a su único Hijo, al Señor Jesús, de quien ya has 
oído, a este mundo para rescatarnos, y librarnos". De esa manera introduce el evangelio; pero uno mismo 
debe decidir cuánto va a introducir. Ello depende de la edad del niño. Pero conteste sus preguntas, hágale 
saber, hágale saber exactamente cuando él hace sus preguntas por qué vive como vive. No se lo debe 
imponer, no debe predicarle; pero si él hace sus preguntas, entonces dígaselo, explíqueselo con toda 
sencillez. A medida que va creciendo, profundice sus enseñanzas; pero esté siempre dispuesto a contestar 
sus preguntas. Conozca sus propios argumentos, entienda su evangelio, edifíquese a sí mismo, para que 
pueda enseñarlo a otros y transmitirlo. De esa manera será capaz de criar a sus hijos en la 'disciplina y 
amonestación del Señor'.  
 
Luego puede guiar sus lecturas. Hágale leer buenas biografías. Las biografías le interesarán. Guíe sus 
lecturas en diferentes maneras; guíe sus mentes en dirección correcta, y hágales conocer la gloria de la fe 
cristiana puesta en acción. 
 
¿Qué más? Cada vez que coman juntos tenga el cuidado de dar gracias a Dios por ello y de pedir su 
bendición sobre los alimentos. En la actualidad es raro que se haga esto, excepto en aquellos que son 
cristianos. Si sus hijos se acostumbran a oírle dando gracias a Dios, a hacer oraciones de gratitud, y a pedir 
una bendición, ello resultará de beneficio para sus vidas. Extiéndase aun más. Tenga lo que se llama un altar 
familiar. Esto significa que por lo menos una vez al día se reúne toda la familia alrededor de la Palabra de 
Dios. El padre como cabeza de la casa debe leer un pasaje de las Escrituras y elevar una sencilla oración. No 
es preciso que sea muy extenso, sino que haya este reconocimiento de Dios y esta gratitud hacia Dios por el 
Señor Jesucristo. Que los hijos escuchen regularmente la palabra de Dios. Si hacen preguntas al respecto, 
contéstelas. En la medida de su capacidad instrúyalos en la Palabra de Dios. Sea sabio, sea juicioso. No haga 



 

37 
 

de ello algo insípido, algo odioso o aburrido. Conviértalo en algo que ellos esperen, algo que ellos quieran y 
en lo cual se deleiten. 
 
En otras palabras, para resumirlo todo, lo que debemos hacer es que el cristianismo sea atractivo. Debemos 
dar la impresión a nuestros niños de que lo más maravilloso del mundo es el cristianismo; y que no hay nada 
en la vida comparable al hecho de ser cristianos. Debemos crear en el interior de ellos el deseo de ser como 
nosotros. Ellos nos ven a nosotros y ven el gozo que encontramos en esta fe, y la forma en que nos 
maravillamos y asombramos ante ella. Ellos deben decirse a sí mismos, "quisiera tener la edad de ellos para 
poder disfrutarlo como obviamente ellos lo disfrutan". Nuestro método nunca debe ser mecánico, legal o 
represivo. Nuestro testimonio nunca debe ser forzado, sino que en todo lo que somos, hacemos y decimos 
ellos deben ver que 'somos esclavos de Jesucristo', que Dios en su gracia nos ha abierto los ojos y nos ha 
despertado a lo más glorioso que existe en el mundo, y que nuestro mayor deseo para ellos es que puedan 
tener el mismo conocimiento y el mismo gozo, y que también tengan ellos el mayor de los privilegios de 
este mundo, cual es el de servir al Señor y vivir para la alabanza de la gloria de su gracia. Sea cual fuere su 
trabajo, sea hombre de negocios o profesional o trabajador manual o predicador, haga todas las cosas para la 
gloria de Dios, y de esa manera estará criando a sus hijos 'en la disciplina y amonestación del Señor'. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

38 
 

LAS RESPONSABILIDADES DE LOS PADRES 
PARA CON SUS HIJOS 

 
Por Richard Baxter 

 
 
De: Las Obras Prácticas de Baxter, Vol. 1, Un Libro Cristiano de Instrucciones, 
acerca de Economía Cristiana, Cap. X, pp. 449-454 
 
CAPITULO X 
LAS RESPONSABILIDADES DE LOS PADRES PARA CON SUS HIJOS 
(Vea también: Las Responsabilidades Especiales de los Hijos para con sus Padres) 
 
 
Parcialmente les he contado a Uds. antes de cuán grande es la importancia de la educación sabia y santa de 
los hijos para la salvación de sus almas, para el alivio de sus padres, para el bien de la iglesia y el estado, y 
para la felicidad del mundo; sin embargo ningún hombre es totalmente capaz de expresar esto bien. Y 
ningún corazón puede concebir cómo el mundo ha fallado en el abandono de esta responsabilidad y cuán 
grande es esta calamidad; pero aquellos que piensan en el estado en que se encuentran las naciones paganas, 
infieles e impías, y cuán escaso es el crecimiento de la verdadera piedad, y cuántos millones deben 
permanecer en el infierno para siempre, sabrán mucho más acerca de esta inhumana negligencia como para 
llegar a aborrecerla. 
 
Directriz I. Entended y lamentaos del estado corrompido y miserable de vuestros hijos, el cual han derivado 
de Uds., y agradecidamente aceptad el ofrecimiento de un Salvador para Uds. mismos y para ellos, y 
entréguenlos y dedíquenlos absolutamente a Dios en Cristo en el pacto sagrado, y solemnizad esta 
dedicación y pacto por medio de su bautismo [1] Y para este fin entended el mandamiento de Dios para que 
entren vuestros hijos solemnemente en pacto con Él, y las misericordias pactales que por tanto les 
pertenecen a ellos. Rom 5:12,16-18; Efe 2:1,3; Gén. 17:4, 13, 14; Deut 29:10-12; Rom 11:17, 20; Juan 3:3, 
5; Mat 19:13, 14. 
 
No podéis dedicaros vosotros mismos sinceramente a Dios, a menos que dediquéis a Él todo lo que es 
vuestro y lo que se encuentra bajo vuestro poder; y por lo tanto, vuestros hijos, en tanto que ellos se 
encuentren bajo vuestro poder. Y como la naturaleza os ha enseñado que vuestro poder y vuestra 
responsabilidad para hacerlos entrar durante sus infancias en relaciones pactales con los hombres, lo cual es 
ciertamente para su propio bien; (y si ellos rehúsan las condiciones al llegar a la mayoría de edad, entonces 
también abandonan los beneficios;) de la misma manera la naturaleza os ha enseñado mucho más a 
obligarles con respecto a Dios para su bien mucho mayor, en caso que Él les admita entrar en pacto con Él. 
Y de que Él les admitirá en Su pacto (y de que vosotros debieseis introducirlos en el pacto), está fuera de 
duda por la evidencia que la Escritura nos da, que desde el tiempo de Abraham hasta Cristo esto fue así con 
todos los hijos de Su pueblo; ningún hombre puede probar que antes del tiempo de Abraham, o desde ese 
tiempo, Dios haya tenido alguna vez una iglesia sobre la tierra de la cual los hijos infantes de sus siervos (si 
los tenían) no fueran miembros dedicados en pacto para con Dios, hasta en estos tiempos en que unos pocos 
comenzaron a tener escrúpulos sobre la legalidad de esto. Y es un confort para vosotros, si el Rey quisiese 
concederle a vuestros hijos infantes (quienes fueron manchados por la traición de sus padres) no solamente 
una total liberación y limpieza de la mancha de la ofensa, sino también los títulos y condiciones de señores, 
aunque ellos no entiendan nada de esto hasta que vengan a tener una mayor edad; así es para vosotros un 
asunto de mayor confort, para bien de ellos, que Dios en Cristo les perdone de su pecado original y los tome 
como Sus hijos y les de posesión de vida eterna; que son las bendiciones de Su pacto. 
 
Directriz II. Tan pronto como ellos sean capaces enseñadles en qué tipo de pacto han sido introducidos, y 
cuáles son los beneficios, y cuáles son las condiciones, para que sus almas puedan alegremente consentir a 
ello cuando lo entiendan; y vosotros podáis traerles seriamente a renovar su pacto con Dios en sus propias 



 

39 
 

personas. Pero, la orden completa de enseñar tanto a sus hijos como a vuestros siervos, os la daré 
personalmente. 
 
Directriz III. Entrenadles en exacta obediencia a vosotros mismos, y entrenad la voluntad de ellos. Para tal 
fin, no les toleres que se conduzcan de manera irreverente y contumaz para con vosotros; sino entrénales a 
que guarden su distancia. Pues demasiada familiaridad produce desdén y estimula a la desobediencia. El 
curso común de los padres es complacer a sus hijos por tanto tiempo, dejándoles tener lo que ansían y lo que 
quieren, hasta que sus voluntades están tan acostumbradas a ser satisfechas que no pueden soportar que nada 
se les niegue; de esta manera no pueden soportar tampoco el gobierno, debido a que no pueden soportar que 
nada se cruce con sus voluntades. Ser obedientes es renunciar a sus propias voluntades, y ser regidos por las 
voluntades de sus padres o gobernadores; por lo tanto, acostumbrarles a que hagan su propia voluntad es 
enseñarles desobediencia, y a endurecerles y acostumbrarles a la imposibilidad de obedecer. Enseñadles a 
menudo, en un contexto familiar y de manera amorosa acerca de la excelencia de la obediencia, de cómo 
esta complace a Dios y sobre la necesidad que ellos tienen de ser gobernados, y cuán incapaces son ellos 
para gobernarse a sí mismos, y cuán peligroso es para los niños el que establezcan su propia voluntad; 
habladles a menudo de la gran desgracia de la obstinación y la terquedad, y contadles acerca de otros que se 
están convirtiendo en niños obstinados y de voluntades endurecidas. 
 
Directriz IV. Haz de ellos ni demasiado intrépidos para contigo, ni demasiado extraños o temerosos; y 
gobiérnales no como a siervos sino como a niños, haciendo que perciban que les amas profundamente y que 
todos tus mandamientos, restricciones y correcciones constantes son para su bienestar y no meramente por tu 
propio gusto personal. Deben ser regidos como criaturas racionales que se aman a sí mismos y a aquellos 
que les aman. Si ellos perciben que tú les amas profundamente te obedecerán con mayor disposición y será 
más fácil el que sean traídos a arrepentimiento por sus desobediencias, y también te obedecerán tanto en el 
corazón como en las acciones externas, detrás de tus espaldas y al frente de tu rostro. Y el amor de ellos 
hacia ti (que debe ser causado por tu amor hacia ellos) debe ser uno de los medios principales para traerles al 
amor de todo lo bueno que tú les encomiendas; y así, conformar sus voluntades sinceramente a la voluntad 
de Dios y hacerles santos. Pues, si eres demasiado extraño a ellos, y demasiado terrible, ellos solamente te 
temerán, y no te amarán mucho; y entonces no amarán los libros ni las prácticas que tú les recomiendas, sino 
que al igual que los hipócritas buscarán complacerte en tu cara, y no les importará lo que son en secreto y a 
tus espaldas. En verdad esto les tentará a aborrecer tu gobierno y todo aquel bien hacia el cual les persuades, 
y les harás como aves en una jaula que buscan la oportunidad de escapar y obtener su libertad. Ellos se 
deleitarán en la compañía de gente común y de niños holgazanes, porque tu terror y sentido de extrañeza les 
hicieron no deleitarse en lo que es tuyo. Y el temor les convertirá en mentirosos, en tanto que una mentira 
les parezca necesaria para obtener su escape. Los padres que muestran mucho amor a sus hijos pueden con 
seguridad mostrar severidad cuando ellos han cometido una falta. Pues entonces ellos verán que es 
solamente la falta de ellos la que te desagradó y no sus personas; y tu amor les reconcilia contigo cuando son 
corregidos; cuando los padres que son siempre como extraños y severos aplican una menor corrección - y no 
les muestran tierno amor a sus hijos - esto los alienará y no les hará ningún bien. Demasiada intrepidez y 
atrevimiento por parte de los niños les dirige, antes que te des cuenta, hacia el desprecio por los padres y 
hacia toda desobediencia; y demasiado temor y distanciamiento les priva de la mayoría de los beneficios de 
tu cuidado y gobierno: pero el tierno amor, con severidad solamente cuando hacen lo incorrecto, y esto a una 
distancia conveniente y reverente, es la única manera de hacerles el bien. 
 
Directriz V. Trabaja mucho para poseer sus corazones con el temor de Dios, y una reverencia a las santas 
Escrituras; y luego, cualquier labor que les encomiendes, o cualquier pecado que les prohíbas, muéstrales 
para ello algunos textos urgentes y claros de las Escrituras; y hazles que los aprendan y que los repitan a 
menudo; para que así puedan encontrar razón y autoridad divina en tus mandamientos; hasta que su 
obediencia comience a ser racional y divina, de lo contrario será formal e hipócrita. Es la conciencia la que 
debe vigilarles en lo privado, cuando tú no los mires; y la conciencia es el oficial de Dios y no nuestra; y no 
les dirá nada hasta que les hable en el nombre de Dios. Este es el camino para traer el corazón mismo a 
sujeción; y también para reconciliarles a todos tus mandamientos, cuando vean que son, primero, los 
mandamientos de Dios (de los cuales se derivan). 
 



 

40 
 

Directriz VI. En todas tus palabras acerca de Dios y de Cristo Jesús, y de las santas Escrituras, o de la vida 
por venir, o de cualquier aspecto santo, habla siempre con solemnidad, seriedad y reverencia, como de las 
cosas más grandes y reverentes de lo Sagrado: pues antes de que los niños lleguen a tener un entendimiento 
distintivo de puntos particulares, es un principio esperanzador tener sus corazones poseídos con una 
reverencia general y alta estima por las cosas santas; pues eso continuará asombrando a sus conciencias, y 
les ayudará en sus juicios, y les establecerá contra el prejuicio y el desprecio profanos, y será como una 
semilla de santidad en ellos. Pues el temor de Dios es el principio de la sabiduría (Salmo 111:10; Prov. 9:10; 
1.7). Y, la mera manera en que los padres hablen y se conduzcan, expresando gran reverencia por las cosas 
de Dios, tiene un gran poder para dejar una viva impresión en un niño: la mayoría de los hijos de padres 
piadosos que alguna vez vinieron a recibir el bien, estoy persuadido, pueden contarte acerca de esto por su 
experiencia, (si sus padres hicieron su trabajo en este punto) que el primer que bien que alguna vez sintieron 
sobre sus corazones, fue una reverencia por las cosas santas, lo cual les fue enseñado por la forma de hablar 
y de conducirse de sus padres. 
 
Directriz VII. Hablad siempre delante de ellos con gran honor y alabanza de los hombres y ministerios 
santos, y con vergüenza y aversión de todo pecado y de los hombres impíos [2]. Pues esto también es una 
cosa que los niños recibirán rápida y fácilmente de sus padres. Antes de que puedan entender doctrinas 
particulares, ellos pueden aprender, en lo general, qué tipo de personas son los más felices o los más 
miserables, y son muy capaces de recibir ya sea una aprobación o desaprobación de esas cosas a partir del 
juicio de sus padres, quienes tienen una gran influencia en todo el seguimiento tanto del bien como del mal 
en sus vidas. Si tú les reflejas buenos y honorables pensamientos sobre aquellos que temen a Dios, ellos, aún 
mucho después, estarán inclinados a pensar lo mismo de ellos y a encontrar desagrado en aquellos que 
hablan el mal y a los que predican ese mismo mensaje y desear para sí mismos ser el tipo de Cristianos que 
vosotros alabáis; así que en este y en el punto subsiguiente es que las primeras sacudidas de la gracia son 
sentidas de manera ordinaria en los niños. Y, por el contrario, es una de las cosas más perniciosas para los 
niños cuando escuchan a sus padres hablar de manera despreciativa o superficial de las cosas y las personas 
santas y que de manera irreverente hablan sobre Dios, la Escritura, la vida por venir, y hablan con desprecio 
o con burla de los ministros o la gente piadosa, o que hacen bromas de las labores particulares de una vida 
religiosa: estos niños están propensos a recibir ese prejuicio y desprecio profano en sus corazones a una edad 
muy temprana, lo que puede cerrar con candado las puertas contra el amor de Dios y la santidad, y hacer de 
su salvación una obra de mucha mayor dificultad, y de mucha menor esperanza. Y por lo tanto digo que los 
padres malos son los más notables siervos del mal en todo el mundo, y los más encarnizados enemigos de 
las almas de sus hijos. Más almas son maldecidas por padres impíos (los más cercanos a ellos son los 
ministros y los magistrados impíos) que por cualquier otro instrumento además del mundo. Y de esta manera 
es que naciones enteras son extraviadas con enemistad contra los caminos de Dios; las naciones paganas 
contra el Dios verdadero, y las naciones infieles contra Cristo, y las naciones papistas contra la reforma y los 
adoradores espirituales: porque los padres hablan maldad a sus niños transfiriéndoles sus propios 
desagrados; y así les hacen ser poseedores de los mismos desagrados de generación en generación. "¡Ay de 
los que a lo malo dicen bueno y a lo bueno malo; que hacen de la luz tinieblas y de las tinieblas luz; que 
ponen lo amargo por dulce y lo dulce por amargo!" (Isaías 5:20). 
 
Directriz VIII. Que sea la parte principal de tus cuidados y labor en todo lo que se refiere a la educación de 
ellos hacer que la santidad les parezca como el estado de la vida más necesario, honorable, que trae 
verdaderos beneficios, delicioso y amable; y hacerles notar que prescindir de la santidad es entrar en 
inutilidad, falta de honor, algo dañino o inconfortable. Especialmente dirígelos hacia el amor por la santidad 
representándola ante ellos como llena de amor. Y por lo tanto comienza con aquello que es más fácil y más 
gratificante para ellos (como la historia de la Escritura, y las vidas de los mártires, y de otros hombres 
piadosos y algunas lecciones familiares cortas). Pues al restringirles del pecado debes ir al más alto paso de 
primero, y no pensar traerles al punto más alto permitiéndoles comenzar por el punto más bajo; (pues cada 
peldaño capacita para más, y ningún peldaño será menos importante, y una reforma general es la más fácil 
además de absolutamente necesaria); sin embargo, al encargarles la práctica de hábitos religiosos debes irlos 
colocando por grados, y ponerles sobre ellos no más de lo que sean capaces de llevar; ya se trate del 
aprendizaje de doctrinas demasiado elevadas y espirituales para ellos, o cuando el énfasis se coloca en 
determinado hábito ya sea en su calidad o cantidad lo que puede ser una sobrecarga para ellos; pues si tú por 
una vez vuelves sus corazones contra la religión, y la haces parecer una especie de esclavitud o de vida 



 

41 
 

tediosa para ellos, entonces has tomado el camino de endurecerlos en contra de ella. Por lo tanto no todos los 
niños deben ser dirigidos igual; así como todos los estómagos no deben ser forzados a comer lo mismo. Si 
fuerzas a algunos a tomar tanto que luego viene el empacho llegarán a aborrecer esa clase de carne por el 
resto de sus vidas. Sé que la naturaleza misma, en tanto que corrupta, ya tiene una enemistad con la santidad, 
y sé también que no por eso esta enemistad debe ser dejada a su antojo en los niños; pero también se que las 
malas representaciones de la religión, y una imprudente educación, es el camino para incrementarla y que la 
enemistad que mora en el corazón, será vencida por el cambio de la mente y por el amor, y no por la 
coerción que tiende a no reconciliar la mente por el amor. La total habilidad de los padres por la santa 
educación de sus hijos consiste en esto, a concebir la santidad como la vida más afable y deseable; lo cual es 
hecho al representarla delante de ellos en palabras y en práctica, no solamente como lo más necesario, sino 
también como lo de más provecho, honorable y delicioso. Proverbios 3:17, "Sus caminos son caminos 
deleitosos; todas sus veredas, paz". 
 
Directriz IX. Habladle a menudo de la bajeza y pecaminosidad de la sensualidad que busca solamente 
satisfacer la carne, y de la excelencia mayor de los placeres de la mente que consisten en la sabiduría y en 
hacer el bien. Pues tu cuidado principal debe ser salvarles de la complacencia de la carne; la cual es no 
solamente en lo general la suma de cualquier iniquidad, sino también aquella que en especial los niños son 
proclives a caer. Pues su carne y sensaciones son tan rápidas como las de otros; y requieren no solamente la 
fe, sino también una razón clara para resistirla; y así (además de su inclinación natural) la costumbre de 
obedecer a los sentidos (para lo cual se requiere fortaleza) sin la razón (la cual, encontrándose en un estado 
de infancia es casi totalmente inútil) incrementa en mucho este pernicioso pecado. Por lo tanto continua 
laborando para imprimir en sus mentes un odioso concepto de la vida dedicada a complacer a la carne; 
háblales amargamente contra la glotonería, la borrachera y el exceso de deporte; y que escuchen con 
frecuencia - o que lean - la parábola del glotón y Lázaro en el capítulo 16 de Lucas; y que memoricen textos 
como Romanos 8:1, 5-9, 13; 13:13, 14, y que los repitan a menudo. 
 
Directriz X. Para este fin, y también para la salud de sus cuerpos, mantén una vigilancia estricta sobre sus 
apetitos (el cual no son ellos capaces de guardar por sí mismos): guárdales en cuanto puedas sujetos a las 
reglas de la razón, tanto en lo relativo a la cantidad como a la calidad de sus alimentos. Sin embargo, diles la 
razón de tus restricciones, de lo contrario secretamente lucharán para quebrantar esas fronteras. La mayoría 
de los padres que he conocido, y que conocían de este punto, son culpables del gran dolor y peligro de la 
salud de sus hijos y del estado de sus almas, por complacerles y permitirles ser glotones con la carne y la 
leche. Si pudiera llamarles malvados y asesinos de sus propios hijos pensarían que hablé con demasiada 
agudeza, pero no les daría mayor ocasión para ello, pues lo son al destruir (en tanto que ellos sean los 
responsables) las almas y los cuerpos de sus hijos. Destruyen sus almas por acostumbrarlos a la glotonería, y 
a ser gobernados por sus apetitos; lo cual toda la enseñanza del mundo apenas logrará algo sin la gracia 
especial de Dios. ¿Qué es todo el vicio y la villanía del mundo sino la complacencia de los deseos de la 
carne? Y cuando están habituados a esto son enraizados en su pecado y miseria. También destruyen sus 
cuerpos al permitirles complacer sus apetitos con frutas crudas y otras cosas peligrosas; pero especialmente 
por inundar y abrumar la naturaleza con el exceso; y todo esto es por medio de esa ignorancia, unida al auto-
engaño, que les hace que ellos mismos produzcan su propio derrume. Ellos piensan que su apetito es la 
medida de su comer y beber, y que si beben excepto cuando están sedientos (como algunos bebedores están 
de manera continua) y comen solo cuando están hambrientos entonces esto no es exceso; y porque no se 
encuentran enfermos actualmente, y no vomitan todo de nuevo, entonces piensan que lo que han comido o 
bebido no les daña, sino que les hace bien. Les advierto, les oirás decir lo que dice la gente demente, no les 
dañará comer y beber lo que han programado; más bien esto les hará fuertes y saludables; no miro que 
aquellos que se han sometido a dietas de manera estricta sean más saludables que otros. Mientras hacen todo 
esto están llenando de cargas lo que es natural y destruyendo la digestión, y viciando todos los humores 
(N.T. fluidos vitales) del cuerpo, y convirtiéndolos en un botadero de flemas y suciedades; que es el 
combustible que alimenta y aumenta la mayoría de todas las enfermedades que después les afectan cuando 
aún están vivos; y que usualmente les traen a un último fin (como lo he dicho con anterioridad, en la parte I, 
en las directrices contra la glotonería). Por lo tanto, si amas las almas y cuerpos de tus hijos, acostúmbrales a 
la temperancia desde la infancia, y no dejes que sus apetitos o deseos desenfrenados, sino tu propia razón, 
sean el árbitro y la medida de la dieta de ellos. Acostúmbrales a comer de manera reservada, de manera que 
moderadamente satisfagan su apetito. Asegúrate que sus dietas sean medidas por ti mismo, y no hagas que 



 

42 
 

los sirvientes les den más, ni les permitas comer o beber entre comidas o fuera de momento; así les ayudarás 
a vencer sus inclinaciones sensuales y le darás a la razón el dominio de sus vidas; y harás, con la ayuda del 
Señor, tanto como puedas para ayudarles a atemperar saludablemente sus cuerpos, que será una gran bondad 
hacia ellos, y les capacitará para sus responsabilidades toda su vida. 
 
Directriz XI. En cuanto a los deportes y la recreación, que sean de tal tipo, y en tal cantidad, como puedan 
ser necesarias para su salud y disfrute; pero no en exceso como para distraer sus mentes de las cosas 
mejores, y les alejen de sus libros y otras responsabilidades, ni a otras cosas que puedan tentarles hacia la 
apuesta o la codicia. Los niños deben practicar el deporte conveniente para la salud del cuerpo y la agilidad 
de la mente; de manera que el buen ejercicio les hace bien a sus cuerpos, y el poco ejercicio más bien les 
adormila. Las cartas y los dados, y otros deportes de ocio, son mayormente poco aptos y tienden a dañar 
tanto el cuerpo como la mente. El tiempo que dediquen a los deportes también ha de ser limitado, de manera 
que su juego no llegue a ser su trabajo; tan pronto como lleguen a tener uso de razón y del lenguaje entonces 
debiesen ser enseñados en cosas mejores, y no ser dejados a "hacer nada" hasta los cinco o seis años, pues 
obtienen el hábito de malgastar su tiempo en juegos. Los niños son capaces - aún en sus tempranas edades - 
de aprender algo que les pueda preparar para más. 
 
Directriz XII. Usa toda tu sabiduría y diligencia para sacar de raíz el pecado del orgullo. Y para tal fin, no 
te complazcas (como es usual en algunos padres con poco entendimiento) en hacerles jovencitos demasiado 
"finos" y luego decirles y repetirles cuán "finos" y delicados ellos son; más bien encomienda la humildad y 
la sencillez y habla con desprecio del orgullo y de la fineza arrogante, para criar una aversión a estas cosas 
en sus mentes. Ayúdales a aprender aquellos textos de la Escritura que hablan de cómo Dios resiste al 
orgulloso, y de cómo ama y honra al humilde: cuando ellos vean a otros niños que están finísimamente 
vestidos habla con ellos acerca de esto y muéstrales como esto puede más bien ser su vergüenza para que no 
deseen llegar a ser como ellos. Habla contra la presunción y cualquier otra forma de orgullo sobre las cuales 
son responsables: y sin embargo, dales el mérito por todo lo que esté bien, pues eso es, en verdad, su debido 
reconocimiento y estímulo. 
 
Directriz XIII. Háblales con bastante desprecio de la gallardía, la pompa, las riquezas del mundo, del 
pecado del egoísmo y la codicia, y diligentemente mantente vigilante con respecto a estas cosas, y todas 
aquellas que puedan tentarles hacia ellas. Cuando ellos vean grandes casas, y la servidumbre, y la gallardía, 
diles que estas cosas son la carnada del enemigo, para atraer a los pobres pecadores a amar este mundo, de 
que pueden perder sus almas y el mundo por venir. Cuéntales de cuánto el cielo se encuentra por encima de 
todo esto; y que los amantes de este mundo nunca llegan allá, sino el humilde, el sencillo y el pobre de 
espíritu. Cuéntales acerca del rico glotón de Lucas 16, que se encontraba vestido de púrpura y de seda y 
disfrutaba de manjares cada día, pero que cuando llegó al infierno no pudo obtener una gota de agua para 
refrescar su lengua cuando Lázaro se encontraba en los goces del paraíso. No hagas como los malvados, que 
atraen a sus hijos hacia la mundanalidad y la codicia, al darles dinero y permitirles que jueguen y apuesten 
por dinero, prometiéndoles que esto les hará ricos o delicados, y hablando elevadamente de todos los que 
son ricos y grandes en el mundo; sino cuéntales de cuánto más feliz es un creyente sencillo, y desecha todo 
lo que pueda tentar sus mentes hacia la codicia. Cuéntales de cuán bueno es amar a sus hermanos como a 
ellos mismos, y dar parte de lo que ellos tienen, y alabarles por esto; y desaprobarles cuando tienen avidez 
por guardar y amontonar todo para sí mismos: y todo cuanto hagamos será demasiado poco para curar este 
pernicioso pecado. Enséñales textos como el Salmo 10:3, "Porque el malo se jacta del deseo de su alma, 
Bendice al codicioso, y desprecia a Jehová". 
 
Directriz XIV. Vigila de manera cercana sus lenguas, especialmente contra el mentir, el poner trampas con 
el hablar, el lenguaje obsceno, y el tomar el nombre de Dios en vano. Y perdónales faltas más livianas 
acerca de asuntos más comunes mucho más pronto en comparación con estos anteriores pecados contra 
Dios. Cuéntales de la odiosidad de todos estos pecados y enséñales textos de la Escritura que de manera 
expresa los condenan; y nunca los dejes pasar de manera superficial o hagas de esto algo liviano cuando los 
encuentres culpables de ellos. 
 
Directriz XV. Mantenles alejados tanto como se pueda de las compañías de mala fama, especialmente de 
compañeros impíos de juego. Es uno de los peligros más grandes para la ruina de los niños en el mundo; 



 

43 
 

especialmente cuando son enviados a las escuelas comunes: pues apenas habrá alguna de estas escuelas que 
sea buena, pero sí hay muchos chicos rudos y enseñados para la ruina impía; estos harán del hablar profano 
y sucio, lo mismo que de su lenguaje obsceno y tramposo un asunto de presunción; además del pelear, del 
juego con apuesta y del hablar burlesco, además del descuido por sus lecciones y estudios; y harán escarnio 
de aquel que no haga lo que ellos hacen, si es que no llegan a golpearlo y abusar de él. Y hay tal basura en la 
naturaleza buscando a qué pegarse, que hay muy pocos niños que cuando escuchan a otros tomar el nombre 
de Dios en vano, o cantar canciones insinuantes e impropias, o hablar palabras sucias, o llamarse los unos a 
los otros por nombres reprochables, rápidamente les imitan: y cuando has vigilado sobre ellos en el hogar 
tan de cerca como sea posible, te encuentras que han sido infectados en el exterior con tales vicios bestiales, 
de los cuales con mucha dificultad son curados posteriormente. Por lo tanto que aquellos que sean capaces, 
eduquen a sus hijos la mayor parte en casa, o en escuelas privadas y bien ordenadas; y aquellos que no 
puedan hacer esto, deben ser los más vigilantes sobre ellos, y encargarles que se asocien con los mejores; y 
habladles de la odiosidad de estas prácticas, y de la perversidad de aquellos que las usan; y hablad muy 
despreciativamente de tales niños impíos: y cuando todo haya sido hecho, es una gran misericordia de Dios, 
si ellos no han sido arruinados por la fuerza del contagio. Aquellos, por lo tanto que aventuran a sus hijos a 
ir a las escuelas más rudas y a las compañías peligrosas, y después de esto a Roma, o a otros países profanos 
o papistas, para aprender las modas y costumbres del mundo, pretendiendo que, de otra manera ellos serían 
ignorantes del curso del mundo, y mal enseñados, y no como otros de su rango, pueden pensar de sí mismos 
y de sus propios razonamientos como bien les parezca: por mi parte, preferiría hacer de mi hijo un limpiador 
de chimeneas, (si tuviera alguno) que ser culpable de hacer tanto para defraudarle o venderle al diablo. 
 
Pregunta. ¿Pero, no es lícito para un hombre enviar a su hijo a viajar? 
 
Respuesta: Sí, en estos casos. 
 
  1. En caso que él sea un Cristiano maduro y confirmado, esto es, que no esté en peligro de ser pervertido, 
sino capaz de resistir a los enemigos de la verdad, y de predicar el evangelio, o de hacer el bien a otros; y 
que además esté lo suficientemente preparado como para invitarle.  
 
2. O si él va en compañía de personas sabias y piadosas, y si tales son sus acompañantes, y la probabilidad 
de que lo que gane sea mayor de lo que pudiera ser su pérdida o peligro. 
 
3. O si él va solamente a países religiosos, entre hombres más sabios y más aprendidos que con los que ha 
conversado en el hogar y que tenga suficientes motivos para su viaje. 
 
enviar personas jóvenes, inmaduras, sin experiencia entre personas papistas, profanas y licenciosas (aunque 
quizás alguna persona moderada esté en compañía de ellos) y esto sólo para ver los cálculos y modas del 
mundo, es una acción que debiese alamar a cualquier cristiano que conozca la depravación de la naturaleza 
humana, y la mutabilidad del joven, sus cabezas aún no entrenadas, y la sutilidad de los engañadores, de lo 
contagioso que son el pecado y el error, y del valor de un alma, y no harán como hacen algunos conjuradores 
y brujos, aún vender un alma al diablo con la condición de poder ver y conocer las modas del mundo; de lo 
cual, ah! puedo saber lo suficiente como para apenar mi corazón, sin necesidad de viajar muy lejos para 
verlo. Si algún otro país tiene más de Cristo y estuviese más cerca del cielo la invitación es grande; pero si 
tiene más del pecado y del infierno, preferiría conocer el infierno, y también los suburbios del mismo, por el 
mapa de la palabra de Dios, que por ir allá. Y si tales niños al regresar no se vuelven los hijos confirmados 
del diablo, y comprueban que la rebelión es la calamidad de su país y de la iglesia, que agradezcan a la 
gracia especial, y no a sus padres o a sí mismos. Ellos sobrevaloran esa vanidad que llaman educación, que 
arriesgará la sustancia (aún la sabiduría, la santidad y la salvación celestiales) por ir tan lejos en pos de una 
sombra vana. 
 
 
Directriz XVI. Enseñad a vuestros hijos a conocer lo precioso que es el tiempo, y no les toleres que 
malgasten una hora. Mantente a menudo hablándoles de cuán preciosa cosa es el tiempo, y de cuán corta es 
la vida del hombre, y cuán grande es su obra, y cómo nuestra vida duradera de gozo o de miseria dependen 
de esta pequeña porción de tiempo: háblales duramente del pecado de aquellos que malgastan su tiempo en 



 

44 
 

juegos sin sentido; y mantén tu vigilancia en todas sus horas, y no les permitas que pierdan el tiempo por 
exceso de sueño, o exceso de juego o en cualquier otra forma; sino involúcrales en alguna ocupación que sea 
digna del empleo de su tiempo. 
 
Entrena a tus hijos en una vida de diligencia y trabajo, y acostúmbrales no a la facilidad o a la holgazanería 
cuando estén jóvenes [3]. Nuestros vagabundos mendigos, y muchos de entre la clase acomodada, arruinan 
completamente a sus hijos por estos medios y especialmente el sexo femenino. A ellas usualmente no se les 
entrena en su llamado, ni son ejercitadas en un empleo, sino solamente en lo necesario para ornamentar y 
para la recreación, cuando mucho; y por lo tanto no debiesen tener sino solo horas de recreación, las cuales 
son solo una pequeña proporción de su tiempo. Así que, por el pecado de sus padres muy temprano en sus 
vidas están involucrados en una vida de holgazanería, la cual después es para ellos sumamente difícil de 
vencer; así son enseñados a vivir como el cerdo o la lombriz solitaria que viven solamente para vivir, y 
hacen muy poco bien en el mundo al vivir: levantarse, vestirse, adornarse, tomar un paseo, y luego al 
almuerzo, y después a las cartas o los dados, o a las charlas y pláticas vacías, o a algo de juego, o de visita, o 
a la recreación, y después a la cena, y a platicar otra vez, y a la cama. Esta es la lamentable vida de muchos 
que tienen grandes obligaciones para con Dios, y muchos más grandes asuntos que hacer, si se les informara 
cuáles son. Y si presentan algunas palabras de oración hipócritas y sin pasión piensan que han pasado el día 
piadosamente; sí, la salud de muchos está completamente arruinada, por tal educación holgazana y carnal. 
Así tal desuso de la vida les incapacita para el movimiento y el ejercicio, los cuales son necesarios para 
preservar su salud. Debiera mover nuestro corazón con lástima el ver cómo las casas de muchos de la más 
alta alcurnia son parecidos a hospitales; y la educación ha hecho, especialmente a las mujeres, como lisiadas, 
o enfermas o postradas en cama; de manera que una parte del día que debiese ser invertida en algún empleo 
beneficioso es pasado en cama, y el resto en hacer nada, o peor que nada; y la mayor parte de su vida se 
vuelve miserable por las enfermedades, de manera que si aún usan sus piernas para moverse de un lugar a 
otro se quedan sin respiración, y son una carga para sí mismos, y pocos de ellos viven poco más de la mitad 
de sus días. Además, pobres criaturas, si sus propios padres no les hubieran traicionado entregándolos a los 
pecados de Sodoma, el orgullo, la hartura de pan, la abundancia de pereza, ellos podrían haber estado llenos 
de salud, y vivido como personas Cristianas honestas, y sus piernas y brazos les pudieran haber servido para 
el uso, lo mismo que para la integridad y el ornamento. 
 
Directriz XVII. Que la corrección necesaria sea usada con discreción, de acuerdo a las siguientes normas: 
 
1. Que no sea tan irregular (si es necesario) como para dejarles sin temor, y así hacer de la corrección algo 
sin efecto; y que no sea tan frecuente como para desalentarlos, o producir en ellos un odio por sus padres.  
 
2. Que sea diferenciado acorde con los diferentes temperamentos de vuestros hijos; algunos son tan tiernos y 
apocados, y muy aptos para ser desalentados, que muy poca o ninguna corrección puede ser lo mejor; y 
algunos son tan endurecidos y obstinados que debe haber mucha y bastante aguda que los aleje de la 
disolución y el desacato. 
 
3. Que sea más por razón del pecado contra Dios (como el mentir, engañar con las palabras, hablar sucio, 
profanidad, etc.) que por faltas relacionadas con tus asuntos mundanos. 
 
4. Corrígeles no con tus pasiones encendidas, pero permanece hasta que perciban que estás calmado; porque 
de lo contrario pensarán que tu ira, más bien que tu razón, es la causa de la corrección. 
 
5. Siempre muéstrales la ternura de tu amor, y cuán poco dispuesto estás a corregirles si es que se pudiera 
reformarlos de una manera más fácil; y convénceles de que lo haces para su bien. 
 
6. Haz que lean aquellos textos de la Escritura que condenan sus pecados, y luego aquellos que te ordenan a 
ti que les corrijas. Como por ejemplo, si el mentir fuera el pecado, vuélvelos primero a Prov. 12:22, "Los 
labios mentirosos son abominables para Jehová, pero le complacen quienes actúan con verdad". Y Prov. 
13:5, "El justo aborrece la palabra mentirosa". Juan 8:44, "Vosotros sois de vuestro padre el diablo... Cuando 
habla mentira, de suyo habla; porque es mentiroso, y padre de mentira". Apocalipsis 22:15, "Mas los perros 
estarán fuera... y todo aquel que ama y hace mentira". Y luego dirígelo hacia Proverbios 13:24, "El que 



 

45 
 

detiene el castigo, a su hijo aborrece; Mas el que lo ama, desde temprano lo corrige". Prov. 29:15, "La vara y 
la corrección dan sabiduría; Mas el muchacho consentido avergonzará a su madre". Prov. 22:15, "La 
necedad está ligada en el corazón del muchacho; Mas la vara de la corrección la alejará de él". Prov. 23:13, 
14, "No rehúses corregir al muchacho; Porque si lo castigas con vara, no morirá. Lo castigarás con vara, Y 
librarás su alma del Seol". Prov. 19:18, "Castiga a tu hijo en tanto que hay esperanza; Mas no se apresure tu 
alma para destruirlo". Pregúntale si preferiría que le descuidaras y así él continuara desobedeciendo a Dios, 
o si preferiría que le odiaras y destruyeras su alma. Y cuando su razón sea convencida de la sensatez de 
corregirle entonces ésta será mucho más exitosa. 
 
 
Directriz XVIII. Que tu propio ejemplo enseñe a tus hijos que la santidad y la vida centrada en lo celestial, 
y la pureza e inocencia de la vida y de la lengua, es lo que tú deseas para ellos, tanto que lo aprendan como 
que lo practiquen. El ejemplo de los padres es más poderoso con los niños, tanto para el bien como para el 
mal. Si ellos te ven vivir en el temor de Dios esto hará mucho para persuadirlos de que este es el curso más 
necesario y excelente para la vida, y que ellos también deben hacer lo mismo; y si ven que vives una vida 
carnal, de excesos e impía, y te oyen maldecir o jurar, o hablar suciedades o con engaños, esto les estimulará 
tremendamente a imitarte. Si nunca les habláis del bien, pronto llegarán a creer más en vuestras malas vidas 
que en vuestras buenas obras. 
 
Directriz XIX. Escoged tal llamado y curso de vida para tus niños, como el que se ocupa diligentemente de 
la salvación de sus almas, como el que es digno de su utilidad pública tanto para la iglesia como para el 
estado (N.T.: la vida civil). No escojas un llamado que sea más inclinado a las tentaciones y a los obstáculos 
para su salvación, aunque este llamado les haga ricos; sino un llamado que les permita algo de solaz para 
hacer memoria de las cosas con consecuencias eternas, y obtengan oportunidades para mejorar y para hacer 
el bien. Si tienen que laborar como aprendices, o como sirvientes, en cuanto sea posible, colócalos con 
hombres temerosos de Dios; y no con el tipo de gentes que les endurezcan en sus pecados. 
 
Directriz XX. Cuando tengan edad de casarse, y lo encuentres necesario, ocúpate en facilitar para ellos 
amistades que les sean convenientes. Cuando los padres se quedan demasiado tiempo con ellos, y no 
realizan sus ocupaciones en esta área, sus hijos a menudo escogen por ellos mismos para su propia ruina; 
pues escogen no por juicio, sino por afectos ciegos. 
 
Habiéndoles pues dicho las responsabilidades comunes de los padres para con sus hijos, paso ahora a 
decirles lo que pertenece particularmente a cada padre; pero para evitar redundancia solamente desearía que 
recordarais especialmente estas dos directrices: 
 
1. Que la madre que aún esté presente cuando los hijos sean jóvenes que sea muy diligente en enseñarles e 
inculcar en sus pensamientos cosas buenas. Cuando los padres se encuentran lejos de casa, las madres tienen 
oportunidades más frecuentes para instruirles, y continuar hablándoles de aquello que es lo más necesario y 
de vigilar sobre ellos. Este es el servicio más grande que la mayoría de mujeres pueden hacer para Dios en el 
mundo: más de una iglesia que ha sido bendecida con un buen ministro puede agradecer la piadosa 
educación de las madres; y muchas de las miles de almas en los cielos pueden agradecer el cuidado santo y 
diligente de las madres, como el primer medio efectivo. De esta manera las buenas mujeres (por medio de la 
buena educación de sus hijos) son de manera ordinaria grandes bendiciones tanto para la iglesia como para 
el estado. (Y así algunos entienden I Timoteo 2:15, en la frase "engendrando hijos", significando educar 
hijos para Dios; pero yo más bien pienso que se refiere a María dando a luz al Cristo, la simiente prometida).  
 
2. Por todos los medios haced que los niños sean enseñados a leer, sea que seas demasiado pobre, estando 
dispuestos a hacer cualquier ajuste; de lo contrario los privas de una ayuda singular para su instrucción y 
salvación. Es sumamente lamentable que una Biblia pudiera llegar a significar algo más que una muesca a 
una criatura racional, como para llegar a leerla por sí mismos: y que tantos libros excelentes que hay en el 
mundo para ellos se encuentren como sellados o permanezcan totalmente insignificantes. 
 
 



 

46 
 

Pero si Dios no te concede hijos, y te ahorra todo este cuidado y labor, no te aflijas, sino muéstrate 
agradecido, pensando que esto es lo mejor para ti. Recuerda de cuánta cantidad de trabajo, y de dolores, y de 
congojas del corazón Él te ha liberado, y cuán pocos corren con éxito cuando los padres han hecho su mejor 
esfuerzo: qué vida de miseria es ésta a través de la cual los niños deben de pasar, y de cuán triste el temor de 
su pecado y su condenación hubiesen sido para ti. 
 
Fin 
 
[ 1] Véase mi Tratado para el Bautismo de Infantes. 
[ 2] Isa 3:7-9; Salmo 15:4; 101; 10:2-4. 
[ 3] Era una de las leyes Romanas de las doce tablas, "Filius arte carens, patris incuria, eidem vilae necesaria 
de praestato. Alioqui parentes nutrire cogitor". Un hijo al que no se le enseña un oficio por el cual vivir, no 
será obligado a mantener a sus padres en tiempo de necesidad, pero otros sí tendrán que hacerlo. Ezequiel 
16:49. 
 
 
 
LAS RESPONSABILIDADES ESPECIALES DE LOS HIJOS HACIA SUS PADRES 

 
Por Richard Baxter 

 
 
 
De las Obras Prácticas de Baxter, Vol. 1, Un Directorio Cristiano, 
 
Sobre la Economía Cristiana, Cap. XI., pp. 454-457 
 
 
Aunque los preceptos a los hijos no tienen tanta fuerza para ellos cuando son de edad más madura, debido a 
su incapacidad natural, y sus pasiones y placeres infantiles que adormecen su débil grado de razón; no 
obstante, algo ha de decírseles, porque esa medida de razón que tienen ha de ejercitarse, y por el ejercicio 
han de mejorar: y debido a que incluso aquellos de años más maduros, aunque tengan padres, deben conocer 
y cumplir sus responsabilidades para con ellos; y porque Dios acostumbra bendecir incluso a los niños 
mientras realizan sus responsabilidades. 
 
Directriz I. Asegúrate de que amas mucho a tus padres; deléitate de estar en su compañía; no seas como 
esos hijos antinaturales, que prefieren mejor la compañía de sus frívolos compañeros de juego que la de sus 
padres, y estar dedicados a sus deportes en algún campo alejado de casa que a la vista de sus padres. 
Recuerda que tienes tu ser desde y por ellos, y has salido de sus lomos: recuerda cuánta pena les has costado, 
y cuanto cuidado tienen por tu educación y provisión; y recuerda cuán tiernamente te han amado, y cuanta 
pena sería para sus corazones si te descarrías, y cuánto tu felicidad les hará a ellos estar contentos: recuerda 
cuánto amor les debes tanto por naturaleza como por justicia, por todo su amor para ti, y por todo lo que han 
hecho por ti: ellos toman tu felicidad o miseria como una de las partes más grandes de la felicidad o miseria 
de sus propias vidas. No los prives entonces de su felicidad, al privaros vosotros mismos de la vuestra; no 
hagas sus vidas miserables, arruinándote a ti mismo. Aunque ellos te reprendan, y te restrinjan, y te corrijan, 
no minimices, por lo tanto, tu amor por ellos. Pues esta es su responsabilidad, la cual Dios requirió de ellos, 
y la hacen para vuestro bien. Es señal de un niño malvado el que ama menos a sus padres debido a que le 
corrigen, y no le dejan hacer su propia voluntad. Sí, aunque vuestros padres tienen ellos mismos muchas 
faltas, no obstante debes amarles todavía como tus padres. 
 
Directriz II. Honra a tus padres, tanto en tus pensamientos, como en tu forma de hablar y conducta. No 
pienses de manera deshonrosa o desdeñosa acerca de ellos en vuestros corazones. No hables 
deshonrosamente, o de forma grosera, irreverente o descarada ya sea a ellos o acerca de ellos. No os 
comportéis de forma grosera o irreverente ante ellos. Sí, aunque vuestros padres nunca sean tan pobres en el 



 

47 
 

mundo, o débiles de entendimiento, sí, aunque sean impíos, debes honrarles a pesar de todo esto; pues 
aunque no puedas honrarles como ricos, o sabios, o piadosos, debéis honrarles como vuestros padres. 
Recordad que el quinto mandamiento tiene una promesa especial de bendición temporal; “Honra a tu padre y 
a tu madre, para que tus días se alarguen en la tierra.” Y consecuentemente quienes deshonran a los padres 
tienen una maldición especial aún en esta vida: y la justicia de Dios se ve ordinariamente en la ejecución de 
ella; quienes desprecian y deshonran a sus padres raras veces prosperan en el mundo. Hay cinco clases de 
pecadores que Dios acostumbra tomar con venganza incluso en esta vida: 
 
 
Quienes cometen perjurio y falso testimonio. 
 
Los asesinos 
 
Los perseguidores 
 
Los sacrílegos, y 
 
Quienes abusan y deshonran a sus padres. 
 
 
Recordad la maldición de Cam, Gén. 9:22, 25. Es algo espantoso ver y escuchar como algunos hijos 
malcriados hablan con desdén y con rudeza a sus padres, y riñen y contienden con ellos, y les contradicen, y 
les hablan como si fueran sus iguales: (y es bastante común que los padres mismos les hayan criado de esta 
manera) y por último crecerán incluso hasta abusar de ellos y denigrarles. Lee Prov. 30:17, “El ojo que 
escarnece a su padre y menosprecia la enseñanza de la madre, los cuervos de la cañada lo saquen, y lo 
devoren los hijos del águila.” 
 
Directriz III. Obedeced a vuestros padres en todas las cosas (las que Dios no prohíba). Recordad que como 
la naturaleza les ha hecho a vosotros no aptos para gobernarse a vosotros mismos, así Dios, en lo natural, ha 
provisto afortunadamente gobernadores para vosotros. Aquí primero os voy a decir qué es la obediencia, y 
luego decirles porqué debéis ser obedientes. 
 
Obedecer a vuestros padres es hacer lo que ellos os manden, y abstenerse de aquello que ellos os prohíban, 
porque es la voluntad de ellos que vosotros hagáis así. Debéis, 
 
Tened en vuestras mentes un deseo por complacerles, y estad contentos cuando podáis complacerles, y 
sentid pena cuando les ofendieren; y entonces, 
 
No debéis colocar vuestro ingenio o vuestra voluntad en contra de la de ellos, sino obedecer de buena gana 
sus mandamientos, no de mala gana, murmurando o disputando: aunque penséis que vuestro propio camino 
es el mejor, y que vuestros propios deseos son razonables, no obstante vuestro ingenio y voluntad han de 
estar sujetos a los de ellos, o sino, ¿cómo les obedecéis? 
 
Y para las razones de vuestra obediencia: 
 
Considera que es la voluntad de Dios que esto deba ser así, y que Ėl les ha hecho a ellos como sus oficiales 
para gobernaros; y al desobedecerles, le desobedeces a Ėl. Lee Efesios 6:1-3, “Hijos, obedeced en el Señor a 
vuestros padres, porque esto es justo. Honra a tu padre y a tu madre, que es el primer mandamiento con 
promesa; para que te vaya bien, y seas de larga vida sobre la tierra.” Col. 3:20, “Hijos, obedeced a vuestros 
padres en todo, porque esto agrada al Señor.” Prov. 23:22, “Oye a tu padre, a aquel que te engendró; y 
cuando tu madre envejeciere, no la menosprecies.” Prov. 13:1, “El hijo sabio recibe el consejo del padre; 
mas el burlador no escucha las reprensiones.” Prov. 1:8, 9, “Oye, hijo mío, la instrucción de tu padre, y no 
desprecies la dirección de tu madre; porque adorno de gracia serán a tu cabeza, y collares a tu cuello.” 
 



 

48 
 

Considera también que el gobierno de tus padres como necesario para tu propio bien; es un gobierno de 
amor: como vuestros cuerpos hubieran perecido, si vuestros padres o algunos otros no os hubiesen cuidado, 
cuando no podíais ayudaros a vosotros mismos; de la misma forma vuestras mentes permanecerían ingenuas 
e ignorantes, incluso como los brutos, si no tuvieseis a otros para enseñaros y gobernaros. La naturaleza 
enseña a los pollitos a seguir a la gallina, y a todas las cosas cuando son jóvenes, a ser guiadas o dirigidas 
por sus madres; o sino, ¿qué sería de ellos? 
 
Considerad también que ellos deben rendir cuentas a Dios por vosotros; y si ellos os dejan a vosotros 
mismos, puede ser su destrucción lo mismo que la vuestra, como el triste ejemplo de Elí les recuerda. Por lo 
tanto, no os rebeléis contra aquellos que Dios por naturaleza y por la Escritura ha establecido sobre vosotros; 
aunque el quinto mandamiento requiere obediencia a los príncipes, y a los maestros, a los pastores, y a otros 
superiores, no obstante nombró solamente a vuestro padre y madre, porque ellos son los primeros de todos 
vuestros gobernadores, a quienes por naturaleza estáis más obligados. 
 
Pero quizás digáis, que aunque los niños pequeños deben ser gobernados por sus padres, no obstante 
vosotros ya estáis creciendo hacia una edad más madura, y sois lo suficientemente sabios para gobernaros 
vosotros mismos. Respondo, Dios no piensa así; de otra forma se hubiera desmandado al establecer 
gobernadores sobre vosotros. ¿Y eres tan sabio como debieras? No son sino pocos en el mundo quienes son 
lo suficientemente sabios como gobernarse a sí mismos; de otra forma Dios no hubiese establecido 
príncipes, y magistrados, y pastores, y maestros sobre ellos, como lo ha hecho. Los sirvientes de la familia 
son de tanta edad como vosotros, y no obstante son incapaces de ser gobernantes de ellos mismos. Dios les 
ha amado tanto como para no dejarles sin maestros, sabiendo que la juventud es precipitada y sin 
experiencia. 
 
Pregunta. Pero, ¿por cuánto tiempo han de estar los hijos bajo el mandamiento y gobierno de sus padres? 
 
Respuesta. Hay muchos actos y grados del gobierno de los padres, según los varios fines y usos de él. 
Algunos actos de su gobierno no son sino para enseñaros a ir y hablar, y algunos para enseñaros vuestro 
trabajo y llamado, y algunos para enseñaros buenas maneras, y el temor del Señor, o el conocimiento de las 
Escrituras, y algunos son para estabilizaros en un curso de vida tal, en el que ya no necesitaréis su más 
cercana supervisión. Cuando cualquiera de estos fines sea plenamente alcanzado, y tengáis todo aquello que 
el gobierno de vuestros padres pueda ayudaros a tener, entonces has pasado esa parte de su gobierno. Pero 
todavía les debéis, no solo amor, y honor y reverencia; sino obediencia en todas las cosas en las que están 
todavía asignados para tu ayuda y guía: incluso cuando ya estéis casados, aunque tengáis una propiedad en 
vuestra propia hacienda, y ya no estén tan estrictamente a cargo tuyo como antes; no obstante, si te ordenan 
hacia tus responsabilidades para con Dios o ellos, todavía estáis obligados a obedecerles. 
 
Directriz IV. Estad contentos con la provisión de vuestros padres para vosotros, y con lo que ellos 
dispongan. No murmuréis rebeldemente en contra de ellos, ni os quejéis de cómo os utilicen; mucho menos 
toméis alguna cosa contra sus voluntades. Es la parte de un rebelde carnal, y no la de un hijo obediente, estar 
descontento y murmurar porque no gozan de una fortuna mejor, o porque se les restringe de los deportes y el 
juego, o porque no tienen mejores ropas, o porque no se les proporciona dinero, para gastar o usar a su 
propia discreción. ¿No estáis vosotros bajo gobierno? ¿Y el gobierno de los padres, y no de los enemigos? 
¿Son vuestras pasiones y placeres más aptos para gobernaros, que la discreción de vuestros padres? Sed 
agradecidos por lo que tenéis, y recuerda que no lo merecéis, sino que lo tenéis libremente: es vuestro 
orgullo o vuestra sensualidad carnal lo que los hace murmurar de esta manera, y no alguna sabiduría o virtud 
que halla en vosotros. Rebajad ese orgullo y mente carnal, y entonces no seréis tan impacientes para hacer 
vuestras voluntades. ¿Qué si vuestros padres os hayan tratado con demasiada rudeza, en vuestros alimentos, 
o vestidos, o gastos? ¿Qué mal les ha hecho esto? Nada sino una mente egoísta y sensual haría de esto un 
asunto de gran importancia. Es cien veces más peligroso para vuestras almas y cuerpos el ser criados de 
manera suntuosa, y alimentados demasiado y exquisitamente, que el ser criados con privaciones, y 
alimentados con limitaciones. Uno tiende al orgullo, a la glotonería, a la testarudez, al derribo de la salud y 
la vida; y lo otro tiende hacia una vida humilde, mortificada, a la auto-negación, y a la salud y buena 
condición del cuerpo. Recordad como la tierra se abrió, y se tragó a todos aquellos rebeldes murmuradores 
que sintieron envidia de Moisés y de Aarón, Núm. 16; leedlo, y aplicadlo a vuestro caso; y recordad la 



 

49 
 

historia del rebelde Absalón; y la necesidad del pródigo, Lucas 15; y no desead estar a vuestra propia 
disposición; ni en mostraros apasionados por tener cumplidos los vanos deseos de vuestros corazones. 
Mientras os sometáis con contentamiento a vuestros padres, estáis en el camino de Dios, y puedes esperar su 
bendición; pero cuando por vuestra voluntad queráis ser escultores de vosotros mismos, podéis esperar el 
castigo de los rebeldes. 
 
Directriz V. Humillaos a vosotros mismos y someteos a cualquier trabajo que vuestros padres os asignen. 
Ten en cuenta, en tanto améis vuestras almas, no vaya a ser que un corazón orgulloso os haga murmurar y 
decir, este trabajo es demasiado bajo, infame y monótono para mí; o que no pase que una mente y un cuerpo 
perezosos les hagan decir, este trabajo es demasiado duro y fatigante para mi; o que una mente tonta y 
simple os haga cansarse de vuestro libro y trabajo, de manera que preferiríais estar en vuestros deportes, y 
decir, esto es demasiado tedioso para mi. Es poco o ningún daño el que probablemente os ocurra por vuestro 
trabajo y diligencia; pero es una cosa peligrosa el obtener un hábito o costumbre de holgazanería y 
voluptuosidad en vuestra juventud. 
 
Directriz VI. Estad dispuestos y agradecidos de ser instruidos por vuestros padres, o por alguno de vuestros 
maestros, pero especialmente acerca del temor de Dios, y los asuntos de vuestra salvación. Estos son los 
asuntos para los cuales nacisteis y vivís; estas son las cosas que vuestros padres tienen primero a cargo en 
enseñaros. Sin conocimiento y santidad todas las riquezas y los honores del mundo no valen de nada; y 
todos vuestros placeres no harán mas que destruiros.1 ¡Oh, qué alivio es para los padres entendidos el ver a 
sus hijos dispuestos a aprender, y a amar la palabra de Dios, y a guardarla en sus corazones, y hablar de ella, 
y obedecerla, y prepararse temprano en la vida para la vida eterna! Si tales hijos mueren antes que sus 
padres, cuán gozosamente pueden partir con ellos hacia los brazos de Cristo, quien ha dicho, “De los tales es 
el reino de los cielos,” Mat. 19:14. Y si los padres mueren primero, cuán gozosamente pueden dejar tras de 
ellos una simiente santa, que servirá a Dios en su generación, y les seguirá al cielo, y vivirá con ellos para 
siempre. Pero, sea que vivan o mueran, que angustiantes para los padres son los hijos impíos, que no aman 
la palabra y el camino de Dios, y no aman ser enseñados o restringidos de sus propios rumbos licenciosos. 
 
Directriz VII. Someteos pacientemente a la corrección que vuestros padres os apliquen. Tened en cuenta 
que Dios les ha mandado a hacer esto, y a salvar vuestras almas del infierno; y que les odian si no les 
corrigen cuando haya una causa; y que no deben pasar por alto la corrección por causa de vuestro llanto, 
Prov. 13:24; 22:15; 29:15; 23:13, 14; 19:18. No es su deleite, sino para vuestra propia necesidad. Evita la 
falta, y podrás escapar de la corrección. ¡Cuánto mejor es que vuestros padres os vean obedientes, que oírles 
llorar! No es el deseo de ellos, sino de vosotros mismos, el que seáis corregidos. Enojaos con vosotros 
mismos, y no con ellos. Es un hijo malo, aquel que en lugar de ser mejor por la corrección, odia a sus padres 
por ello, y se hace peor. La corrección es un medio para el equipamiento de Dios; por lo tanto, id a Dios 
sobre vuestras rodillas en oración, y suplicadle que os bendiga y santifique, para que pueda la corrección 
haceros bien. 
 
Directriz VIII. No escojáis vuestras propias compañías, sino usa tales compañías como tus padres lo 
señalen. La mala compañía es la primera ruina de un niño. Cuando por el amor al deporte escogéis tales 
compañeros de juegos, que son holgazanes, y licenciosos, y desobedientes, y que os enseñarán a maldecir, a 
decir palabrotas, a mentir, a hablar de manera obscena, y a alejaros de tus libros y responsabilidades, esta es 
la carretera del diablo al infierno. Vuestros padres son los más aptos para escoger vuestra compañía. 
 
Directriz IX. No escojáis vuestro propio llamado u oficio en la vida, sin la selección o consentimiento de 
vuestros padres. Podéis decirles hacia qué estáis más inclinados, pero pertenece más a ellos que a tí el hacer 
la escogencia; y es vuestra parte el traer vuestras voluntades a las de ellos. A menos que vuestros padres 
escojan un llamado para vosotros que sea ilegal; entonces podéis (con humilde sumisión) rehusarlo. Pero si 
fuese solamente inconveniente, tenéis la libertad después de cambiarlo por uno mejor, si podéis, cuando 
estéis bajo su disposición y gobierno. 
 
Directriz X. No os caséis sin el consentimiento de vuestros padres. Y, si se puede, deja que su elección 
determine primero a la persona, y no por vosotros mismos: los jóvenes inexpertos escogen por el capricho y 
la pasión, en tanto que vuestros experimentados padres seleccionan por el juicio. Pero si ellos os forzaran a 



 

50 
 

unirse a aquellos que son impíos, y gustan de hacer vuestras vidas o pecaminosas o miserables, puedes 
humildemente rehusarles. Pero debéis permanecer sin casaros, mientras por el uso de los medios correctos 
podéis vivir en castidad, hasta que vuestros padres tengan un mejor espíritu. Pero si en verdad tenéis una 
necesidad llana de casaros, y vuestros padres no consentirán a nadie excepto alguno de una religión falsa, o 
alguien que es totalmente no idóneo para ti, en tal caso pierden su autoridad en ese punto, que les es dada 
para su edificación, y no para vuestra destrucción; entonces debieseis tomar consejo con otros amigos que 
sean más sabios y fieles: pero si experimentáis un gran sufrimiento en vuestros afectos por contradecir la 
voluntad de vuestros padres, y fingís una necesidad, (que no podéis cambiar vuestros afectos), como si 
vuestra locura fuera incurable; esto no es sino entrar pecaminosamente en aquel estado de vida, que debiese 
haber sido santificado para Dios, para que Él la haya bendecido para ti. 
 
Directriz XI. Si vuestros padres estuviesen en necesidad, es vuestra responsabilidad proveerles alivio según 
sea vuestra habilidad; sí, y hasta mantenerles totalmente, si hubiese necesidad. Pues no es posible que por 
medio de todo lo que podéis hacer, que incluso les pongáis estipulaciones, o condiciones con respecto a 
pagos; o que alguna vez les pidáis devolución por lo que habéis recibido de ellos. Es inhumanidad infame, 
cuando los padres se hunden en la pobreza, el que los hijos les hagan a un lado con alguna subvención 
escasa, o que les hagan vivir casi como sus sirvientes, cuando tenéis riquezas y abundancia para vosotros 
mismos. Vuestros padres debiesen todavía ser considerados por vosotros como vuestros superiores, y no 
como inferiores. Aseguraos de que se alimenten bien; sí, aunque no obtengáis vuestras riquezas por sus 
medios, pues incluso para vuestro ser vosotros sois sus deudores por más que eso. 
 
Directriz XII. Imitad a vuestros padres en todo lo que es bueno, tanto cuando están vivos o cuando estén 
muertos. Si fueron amantes del Señor, y de su palabra y su servicio, y de aquellos que le temen, que su 
ejemplo os incite, y que el amor que les tenéis, os estimule a ocuparos en esta imitación. Un hijo malvado de 
padres piadosos es una de las miserias más deplorables en el mundo. ¡Con qué horror miro a tal persona! 
¡Cuán cerca del infierno está ese miserable! Cuando el padre o la madre fueron eminentes por la piedad, y 
diariamente le instruían en los asuntos de su salvación, y oraban con ellos, y les amonestaban, y oraban por 
ellos, y después de todo esto los hijos prueban ser codiciosos o borrachos, o lascivos, o profanos, y enemigos 
de los siervos de Dios, y se mofan o desatienden el camino de sus religiosos padres, le debe poner a temblar 
a uno el ver a tales miserables a la cara. Pues aunque hay alguna esperanza para ellos, ¡ay!, es tan poca, que 
están próximos a la desesperación; cuando son como una mecha endurecida2 a los medios más excelentes, y 
la luz les ha cegado, y su conocimiento de los caminos del Señor no ha sido vuelto sus corazones en Su 
contra, ¿qué medios quedan para hacer el bien a tales resistidores de la gracia de Dios como estos? Lo más 
probable es algún juicio pesado y espantoso. ¡Oh, qué día más lamentable será para ellos, cuando todas las 
oraciones, y lágrimas, y enseñanzas, y buen ejemplo de sus religiosos padres testifiquen en su contra! ¡Cómo 
serán confundidos delante del Señor! ¡Y cuán triste – pensamos que es para el corazón de los padres santos y 
diligentes, pensar que todas sus oraciones y dolores deban testificar en contra de sus hijos carentes de gracia, 
y hundirles más profundo en el infierno! Y no obstante, ¡cuántos son ya un lamentable espectáculo ante 
nuestros ojos! ¡Y cuán profundamente sufre la iglesia de Dios por la malicia y maldad de los hijos cuyos 
padres les enseñaron bien, y caminaron delante de ellos con una vida santa y ejemplar! Pero si los padres 
fuesen ignorantes, supersticiosos, idólatras, papistas, o profanos, los hijos están lo suficientemente 
dispuestos a imitarlos. Entonces pueden decir, ‘nuestros antepasados fueron de este parecer, y esperamos 
que sean salvos’; más bien les imitaremos, antes que a innovadores reformadores como vosotros. Como le 
dijeron a Jeremías, Cap. 44:16-18, “La palabra que nos has hablado en nombre de Jehová, no la oiremos de 
ti; sino que ciertamente pondremos por obra toda palabra que ha salido de nuestra boca, para ofrecer 
incienso a la reina del cielo, derramándole libaciones, como hemos hecho nosotros y nuestros padres, 
nuestros reyes y nuestros príncipes, en las ciudades de Judá y en las plazas de Jerusalén, y tuvimos 
abundancia de pan, y estuvimos alegres, y no vimos mal alguno. Mas desde que dejamos de ofrecer incienso 
a la reina del cielo y de derramarle libaciones, nos falta todo, y a espada y de hambre somos consumidos.” 
De esta forma caminaron “tras la imaginación de su corazón, y en pos de los Baales (la falsa adoración), 
según les enseñaron sus padres.” Jer. 9:14. “¿No piensan cómo hacen que mi pueblo se olvide de mi nombre 
con sus sueños que cada uno cuenta a su compañero, al modo que sus padres se olvidaron de mi nombre por 
Baal?” Jer. 23:27. “ellos y sus padres se han rebelado contra mí hasta este mismo día.” Eze. 2. “pero no me 
oyeron ni inclinaron su oído, sino que endurecieron su cerviz, e hicieron peor que sus padres.” Jer. 7:26. De 
esta manera pueden imitar a sus antepasados en el error y el pecado, cuando debiesen más bien recordar, I 



 

51 
 

Ped. 1:18, 19, que le costó a Cristo su sangre “sabiendo que fuisteis rescatados de vuestra vana manera de 
vivir, la cual recibisteis de vuestros padres.” Y debiesen confesar de manera penitente, como Dan. 9:8, “Oh 
Jehová, nuestra es la confusión de rostro, de nuestros reyes, de nuestros príncipes y de nuestros padres; 
porque contra ti pecamos,” ver. 16. Y como el Salmo 106:6, “Pecamos nosotros, como nuestros padres,” 
Dijo el Señor, Jer. 16:11-13, “Porque vuestros padres me dejaron, dice Jehová, y anduvieron en pos de 
dioses ajenos, y los sirvieron, y ante ellos se postraron, y me dejaron a mí y no guardaron mi ley; y vosotros 
habéis hecho peor que vuestros padres; porque he aquí que vosotros camináis cada uno tras la imaginación 
de su malvado corazón, no oyéndome a mí. Por tanto, yo os arrojaré de esta tierra.” Jer. 44:9, 10, “¿Os 
habéis olvidado de las maldades de vuestros padres, de las maldades de los reyes de Judá, de las maldades 
de sus mujeres, de vuestras maldades y de las maldades de vuestras mujeres, que hicieron en la tierra de 
Judá y en las calles de Jerusalén? No se han humillado hasta el día de hoy.” Véase el ver. 21, y Zac. 1:4, “No 
seáis como vuestros padres, a los cuales clamaron los primeros profetas, diciendo: Así ha dicho Jehová de 
los ejércitos: Volveos ahora de vuestros malos caminos y de vuestras malas obras; y no atendieron, ni me 
escucharon, dice Jehová.” Mal. 3:7, “Desde los días de vuestros padres os habéis apartado de mis leyes, y no 
las guardasteis. Volveos a mí, y yo me volveré a vosotros.” Eze. 20:18, “No andéis en los estatutos de 
vuestros padres.” Así también los ver. 27, 30, 36. No sigáis a vuestros padres en su pecado y error, sino 
seguidles donde ellos sigan a Cristo, I Cor. 11:1. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


