EL MATRIMONIO

Por M. Lloyd-Jones
Efesios 5:22-33

Parte 1

PRINCIPIOS BASICOS 2
Efesios 5:22-33
EL ORDEN DE LA CREACION 9
Efesios 5:22-24
LA ANALOGIA DEL CUERPO 17
Efesios 5:22-24

Parte 2
EL AMOR VERDADERO 25
Efesios 5:25-33
LA ESPOSA DE CRISTO 31

Efesios 5:25-33
LA PURIFICACION DE LA ESPOSA 38
Efesios 5:25-33

Parte 3

LAS BODAS DEL CORDERO 45
Efesios 5:25-33
UNA CARNE 52
Efesios 5:25-33
LOS PRIVILEGIOS DE LA ESPOSA 58
Efesios 5:25-33

Parte 4

LOS DEBERES DEL ESPOSO 65
Efesios 5:25-33
RELACIONES TRANSFORMADAS 72
Efesios 5:25-33


http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_2.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_2.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_2.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_2.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_2.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_2.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_2.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_3.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_3.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_3.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_3.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_3.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_3.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_3.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_4.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_4.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_4.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_4.html�
http://www.iglesiareformada.com/Lloyd_Jones_Matrimonio_4.html�

Parte 1

PRINCIPIOS BASICOS
Efesios 5:22-33

Ahora llegamos a lo que he estado describiendo como la aplicacién practica del principio que el apoéstol
establecio en el versiculo 21: 'Sometiéndoos unos a otros en el temor de Cristo’. Este era el principio
general, y ahora, como es su costumbre invariable, él viene a su aplicacion particular.

No puede haber duda alguna de que eso es lo que el apostol esta haciendo. Podemos probar esto en tres
formas diferentes. La primera es la palabra 'estén sujetas’ que se encuentra en la version Reina Valera (1960)
y también en otras versiones. 'Las casadas estén sujetas a sus propios maridos’. En realidad en el original la
palabra traducida 'estén sujetas' no figura; simplemente dice 'Las casadas a sus propios maridos, como al
Sefior’. ¢ Cémo explicamos la omisién de la palabra? Significa que el apostol esta llevando el precepto sobre
'sometiéndoos’ desde el versiculo 21 al versiculo 22. Entonces el hecho en si de que la palabra realmente no
se repite es una prueba de que el versiculo 22 es continuacion del versiculo 21, y que el apostol esta
considerando el mismo tema, el principio general de la sumision. El sabe que este tema estara en la mente de
sus lectores y en consecuencia dice: 'Las casadas (con respecto a este tema de la sumision) a sus propios
maridos'. De modo que la ausencia en si de la palabra 'sujetar' en el original es una prueba en si de lo que el
apostol esta haciendo aqui.

Pero hay una segunda prueba. Consiste en el hecho de mencionar a las casadas antes que a los maridos. Eso
no es un accidente; ni lo hace por simple amabilidad o basado en el principio de ‘las damas primero'. La
Biblia, como hemos de ver, y conforme a lo que el apdstol expone, invariablemente utiliza el otro orden. Es
cierto que la ley de la costumbre lo hace asi y nosotros en la conversacion comun, también lo hacemos. No
solemos decir sefiora y sefior fulanos de tal; en cambio decimos sefior y sefiora fulanos de tal. De modo que
cuando el apostol pone a las esposas en primer lugar en su consideracion de la relacion entre conyuges, tiene
buenos motivos para hacerlo. EI motivo es que estd particularmente preocupado por este tema de la
sumisién—'sometiéndoos'. Ese es el principio que ha bosquejado en el versiculo 21. Ahora bien, en la
relacion matrimonial, el aspecto de la sumision, como él lo demuestra, se aplica particularmente a las
esposas. Hay otro aspecto que se aplica a los maridos—y va a considerarlo, porque su declaracion es una
declaracion completa y equilibrada—pero, puesto que su preocupacion principal es el tema de la sumision,
inevitablemente, y en forma completamente natural, pone primero a las esposas. De modo que tenemos una
segunda prueba que aqui el apdstol esta desarrollando el principio general que establecié en el versiculo 21.

Otro, y tercer argumento, es que usa la expresion ‘a sus propios maridos'. Notese el énfasis, 'las casadas estén
sujetas a sus propios maridos'. En el versiculo 21, ha establecido el principio general de la sumisién, en lo
que respecta a todos los cristianos en su relacién con otros—'Sometiéndoos unos a otros'. El argumento
entonces es el siguiente: si ustedes lo hacen en términos generales y si lo hacen respecto a otros, cuanto mas
deberian hacerlo las casadas en relacion a sus propios maridos, en esta relacion peculiar que ha sido tan
adecuadamente definida en el Antiguo Testamento.

Me tomo el trabajo de subrayar esto, porque si no tenemos un concepto claro de que el versiculo 21
realmente es el principio basico, de ninguna manera podremos comprender correctamente esta detallada
ensefianza. Habiendo aclarado este punto, prosigamos.

Antes de considerar este tema tan vital y de suprema importancia—especialmente en los dias actuales—es
imprescindible que primero miremos a la declaraciéon general del apostol. Observemos su método. Tengo
muchos motivos para proceder de esta manera. Veremos que lo que el apostol esta haciendo aqui lo hara
también en el caso de 'hijos y padres' y 'siervos y amos'. En cada caso notaran el orden. Los hijos preceden a
los padres. ¢Por qué? Porque al apdstol le preocupa la sumision. Los hijos no preceden a los padres; pero en
este caso si, porque se trata del tema de la sumision. Y los siervos preceden a los amos por el mismo motivo.
Sostengo que al estudiar una porcion de las Escrituras como es ésta—y como ya he dicho, por el momento

2



estoy preocupado por tratar el asunto en términos generales—descubriremos que el apdstol emplea su
método acostumbrado; y si tenemos éxito en discernir su método respecto de un ejemplo particular,
habremos descubierto la clave para el entendimiento de sus otros escritos. Y no sélo eso; si estudiamos con
exactitud como el apdstol trata a cualquier problema, si realmente hemos descubierto su método, entonces,
estando frente a otro problema, veremos que no necesitaremos sino aplicar el método y veremos que en la
medida en que apliquemos el método seremos capaces de descubrir la respuesta. Entonces, lo que estamos
haciendo por el momento es estudiar el método del apdstol primeramente. Una vez hecho esto, hemos de
ocuparnos del tema particular que €l esta considerando aqui.

En este parrafo particular hay algunas cosas que sobresalen con mucha claridad y que ilustran el método del
apostol. He aqui la primera: el hecho de habernos convertido en cristianos no significa que automaticamente
estemos acertados en todo lo que pensamos y hacemos. Hay algunas personas que aparentemente piensan
que ese es el caso. De acuerdo a ellas, en el momento que una persona se convierte en cristiana, todas las
cosas quedan perfectamente corregidas y claras. Muchas veces se encuentran evangelistas que son culpables
de esto, porque en su ansiedad por obtener resultados, hacen declaraciones extravagantes, dejando de esa
manera muchos, muchos problemas para pastores y maestros. La impresion que ellos dan es que la persona
entra a una especie de atmosfera méagica; jnada es igual, todo es diferente, no hay problemas, ni dificultades!
Todo lo que tiene que hacer es tomar su decision, luego la historia sera: "y vivieron todos muy felices para
siempre". Y de ahi nunca habra ningin problema o dificultad. Por supuesto, esto es totalmente erréneo. Si
fuera cierto, nunca habria escrito ninguna epistola en el Nuevo Testamento. El hecho de habernos convertido
en cristianos, y que el problema basico de nuestra relacién con Dios haya sido corregido, no significa que
ahora estemos automaticamente acertados en todo lo que pensamos, decimos y hacemos. Este parrafo que
estamos considerando es una prueba por si sola del hecho que necesitamos ser instruidos acerca de ciertos
asuntos.

El segundo principio es este: no solamente es cierto, como he estado diciendo, que el cristiano no esta
automaticamente acertado en todas las cosas por el s6lo hecho de ser un cristiano sino que podemos decir
que el hecho de que alguien haya llegado a ser cristiano probablemente le causara nuevos problemas,
problemas que nunca antes haya tenido que enfrentar. O bien, si esto no ocurre, con toda certeza le
presentara problemas que nunca ha tenido que enfrentar de esta manera. Ahora ve las situaciones como
nunca antes las habia visto. Aunque antes en realidad nunca habia pensado, en cambio ahora se siente
compelido a pensar. Y tan pronto comienza a pensar, y por el hecho de pensar, tiene nuevos problemas que
enfrentar.

Esto fue lo que en gran manera ocurrié en la iglesia primitiva. Las cosas ocurrieron mas 0 menos asi.
Tomemos el caso de una esposa. Un esposo y su esposa habian vivido juntos como paganos. No siendo
cristianos ninguno de los dos, vivian su vida matrimonial como los paganos solian hacerlo en ese tiempo.
Mas adelante hemos de referirnos a ello. Pero ahora la esposa se convierte y llega a ser cristiana.
Inmediatamente surgia para esa esposa la tentacién de decir: "Muy bien, ahora por supuesto estoy libre.
Ahora entiendo las cosas como nunca antes las he entendido. El evangelio me ha dicho que: 'No hay
barbaro, ni escita, ni hombre, ni mujer, ni esclavo, ni libre'. Por eso ahora ya no he de vivir como solia
hacerlo antes. Ahora tengo un entendimiento que mi esposo no tiene". El peligro que corria esa esposa era
de malinterpretar su nueva vida en tal forma de arruinar su relacién matrimonial. Lo mismo ocurria entre
hijos y padres y lo mismo tiende a ocurrir en la actualidad. Muchas veces cuando los hijos son convertidos y
sus padres no lo son, cuando tienen un entendimiento que sus padres no tienen, malinterpretan la nueva
situacion y son guiados por el diablo a usar mal y abusar de ese entendimiento. Al fin de cuentas son
culpables de quebrantar el mandamiento de Dios que dice que los hijos han de honrar a sus padres. De esa
manera, y en forma casi inevitable, del discernimiento que viene por el hecho de ser cristianos nacen nuevos
problemas que nunca antes se habian encarado. Entonces deducimos de este pasaje que el gran cambio que
ocurre con la regeneracion tiende a producir nuevos problemas. El resultado es que debemos investigar con
mucho cuidado para descubrir exactamente lo que es correcto en esta nueva vida y como hemos de aplicar
esta nueva ensefianza a la nueva situacion en la cual nos encontramos.



El tercer principio es éste: el cristianismo tiene algo que decir sobre nuestra vida entera. No hay ningln
aspecto de la vida que el cristianismo no considere y el cual no gobierne. No debe haber compartimentos en
nuestra vida cristiana. Como se sabe, muchas veces los hay. El peligro para esos primeros cristianos era que
dichas personas—esposo y esposa, 0 hijos y padres— al convertirse en cristianos se dijeran a si mismas:
"Muy bien, por supuesto, esto es algo que tiene que ver solamente con mi vida religiosa, al elemento de
adoracion en mi vida; nada tiene que ver con mi matrimonio, y nada tiene que ver con mi trabajo, nada tiene
que ver en mi relacién con mis padres—y asi sucesivamente”. Ahora bien, eso es totalmente erréneo de
acuerdo a esta ensefianza. No hay nada tan erroneo y nada tan fatal que vivir una vida dividida en
compartimentos. Llega el domingo a la mafiana y yo digo: "Ah, cierto, yo soy una persona religiosa".
Entonces me pongo mi equipo religioso. Luego viene el lunes por la mafiana y me digo a mi mismo: "Ahora
soy un hombre de negocios o algo asi". Por lo tanto me visto con un equipo diferente. De esa manera vivo
mi vida dividida en compartimentos; y el lunes resulta dificil decir que soy un verdadero cristiano. Por
supuesto que el domingo lo demostré al ir a un lugar de adoracién. Este concepto es totalmente equivocado.
La vida cristiana es un todo; la fe cristiana tiene algo que decir acerca de cada esfera y seccion de la vida.

Cada uno de estos puntos es de suprema importancia y podria ser desarrollado extensamente. EXisten
aquellos que afirman—y en cierta medida estoy dispuesto a concordar con ellos—que la condicién actual de
nuestras iglesias y del cristianismo se debe, en gran parte, a que muchos de nuestros abuelos Victorianos
fueron excesivamente culpables de no comprender que el cristianismo gobierna la totalidad de la vida de una
persona, y no solo una parte de ella. Muchos de ellos fueron personas muy religiosas; muchos de ellos tenian
momentos de oracién en su trabajo o en su oficina durante la mafiana, pero luego, habiendo dicho sus
oraciones, volvian a tener una actitud dura y un espiritu codicioso, agrio, injusto y legalista. Sin duda eran
responsables para un antagonismo de parte de muchas personas hacia la fe cristiana, porque tantas veces
mostraban esta clase de dicotomia, este hecho de no comprender que la vida cristiana abarca toda la vida y
que el cristiano nunca debe vivir una vida de compartimentos. Mi cristianismo debe penetrar mi vida
matrimonial, la relacion con mis padres, mi trabajo, todo lo que soy y todo lo que hago.

Ahora llego al cuarto principio que nuevamente es de suprema importancia, tanto del punto de vista
doctrinal como teoldgico y, en consecuencia, también lo es para la vida cotidiana. La ensefianza cristiana
nunca contradice o neutraliza la ensefianza fundamental de la Biblia en cuanto a la vida y el vivir. Quiero
decir que no hay contradiccion entre el Nuevo Testamento y el Antiguo. En la actualidad esto debe ser
subrayado, debido a la actitud comun hacia el Antiguo Testamento. Algunas personas dicen en forma ligera
y superficial: "Pero bien, légicamente nosotros ya no estamos interesados en lo que dice el Antiguo
Testamento; nosotros somos gente del Nuevo Testamento™. Algunos son suficientemente necios para decir
gue no creen en el Dios del Antiguo Testamento. Ellos afirman: ™Yo creo en el Dios y Padre de nuestro
Sefior Jesucristo”. Algunos asi Ilamados predicadores cristianos dicen desde los pulpitos, y la gente los
aplaude, que no creen en el Dios del Sinai, el Dios de los Diez Mandamientos y de la ley moral. Descartan la
ensefianza del Antiguo Testamento y afirman que hemos de ser guiados solamente por la ensefianza del
Nuevo Testamento. Algunos van mas alla por qué incluso dicen que no hemos de ser gobernados ni siquiera
por el Nuevo Testamento, porque hoy en dia sabemos mucho mas.

Existe esta tendencia de descartar la totalidad de la ensefianza biblica. Mi respuesta es: que el Nuevo
Testamento, la ensefianza especificamente cristiana, nunca contradice, nunca descarta la ensefianza
fundamental de la Biblia respecto a las relaciones humanas y de las diferentes partes de la vida. Por supuesto
me estoy refiriendo aqui, como hemos de ver, a temas como el matrimonio. El argumento del apdstol esta
basado parcialmente en lo que ensefia el Antiguo Testamento, incluso el libro de Génesis. Lo mismo ocurre
con respecto a la familia, lo mismo ocurre con todas estas situaciones fundamentales de la vida. El hecho de
que alguien se convierte en cristiano no afecta a esas ensefianzas. Lo que realmente hace es suplementar el
Antiguo Testamento, explicarlo, le da una perspectiva mas amplia de él para ayudarnos a ver el espiritu
detras del precepto original. Pero el Nuevo y el Antiguo Testamento nunca se contradicen.

Este es un principio vital, de suprema importancia. Lo estoy subrayando porque, como pastor, he tenido que
tratar este asunto tantas veces. De alguna manera la gente agarra la nocion que, por ser nuevas criaturas en
Cristo, los principios fundamentales de antafio ya no tienen validez. La respuesta del Nuevo Testamento es

4



que si la tienen. No6tense como en todos estos ejemplos el apdstol cita el Antiguo Testamento para demostrar
que la ensefianza original vino de Dios, y que siempre debe ser observada sin importar cuanto pueda ser
suplementada por esta ensefianza mas reciente.

Prosigamos al quinto principio. EI Nuevo Testamento siempre nos ofrece las razones de sus ensefianzas.
Siempre nos da razones—y nada me alegra tanto que precisamente eso. EI Nuevo Testamento no se limita a
arrojar delante de nosotros un paquete de reglas y mandatos diciendo, ahora bien, respétenlos. jNo! Siempre
explica, siempre nos da un argumento, siempre nos da una razon. El tipo de cristianismo que simplemente
impone reglas y mandatos a la gente, se aleja de la ensefianza del Nuevo Testamento; es un método que nos
trata como si fuésemos nifios. jEs una lastima que existe esa clase de cristianismo! Al final consiste en
ponerse un uniforme y magicamente todos los cristianos son ‘parecidos como dos gotas de agua'. Alli los
tiene, haciendo sus 'ejercicios’. jPero eso no es cristianismo! Nosotros siempre debemos saber por qué nos
conducimos de esta manera; siempre debemos entender el motivo de hacerlo. Debemos tener un concepto
claro de ello y estar contentos de actuar de esa manera; y por eso no deberia haber tampoco contradiccion,
no deberiamos estar dando ‘coces contra el aguijén’, no deberiamos remar contra la corriente, o sentir que
debemos hacerlo cuando en realidad no deseamos hacerlo, y en realidad queremos estar tan lejos como fuese
posible de ello. Eso no es cristianismo. El cristiano es una persona que se regocija en su forma de vivir.
Tiene un concepto claro de ello, y no desea ninguna otra cosa; es algo inevitable, su mente esta satisfecha.

Eso es por qué afirmo que una persona que no es cristiana realmente no sabe lo que significa ser una
persona. No hay otra ensefianza en el mundo que nos haga semejante cumplido como esta palabra de Dios.
Ella no nos trata como nifios, ni nos gobierna por reglas y mandatos. La Palabra de Dios apela a la razén, al
entendimiento. Esa es la auténtica ensefianza de la santidad; no es algo que se recibe en un paquete, no es
algo que llega cuando uno esta en una actitud mas o menos pasiva e inconsciente. Se trata de razonar una
ensefianza, de tomar un principio y desarrollarlo, tal como el apdstol lo hace aqui. Ese es el método del
Nuevo Testamento en cuanto a la santidad y santificacion. jGracias a Dios por ello!

El sexto principio que observo aqui es un principio por demas glorioso. jCuan maravillosa es esta Escritura!
Me llena de asombro. Al mirar por primera vez esta ensefianza uno dice: Bien, por supuesto, ésta es una
ensefianza limitada al matrimonio, a los esposos y a sus esposas. Pero luego comienza a descubrir los tesoros
que se encuentran aqui; va de habitacion en habitacion y paulatinamente el tesoro se hace mas maravilloso.
¢Han notado al leer este pasaje, la intima relacion entre la doctrina y la practica? La doctrina y la préctica
nunca deben ser separadas porque una ayuda a la otra, una ilustra a la otra. Hay ciertos aspectos en que este
pasaje que estamos considerando es, a mi entender, uno de los mas maravillosos de toda la Biblia. No digo
que sea el mas grande, pero digo que es uno de los mas asombrosos. Estamos aqui en la epistola a los
efesios, cerca del final del capitulo 5.

¢Y qué estad ocurriendo en esta parte de la epistola? Bien, dice todo el mundo, ahora estamos en la seccién
practica de la epistola. Por supuesto, la gran seccion doctrinal la encontramos en los capitulos uno, dos y
tres. Un poco del elemento practico penetré al capitulo cuatro, pero ahora si hemos descendido al reino de lo
practico y de las relaciones ordinarias y asuntos comunes. El apdstol nunca fue mas practico que en esta
seccibn—casadas y maridos, hijos y padres, siervos y amos—una seccion puramente practica de la epistola.
Sin embargo, se nota— ¢y acaso no han sentido asombro cada vez que se ha leido el pasaje, o cuando se ha
leido en una boda? ¢No han sentido asombro y encanto hasta lo profundo de su ser al ver que el apéstol al
tratar con este asunto eminentemente practico, de pronto nos introduce a la mas exaltada de las doctrinas? Al
decir a las esposas y sus maridos cdmo comportarse el uno con el otro introduce la doctrina de la naturaleza
de la iglesia y la relacion de la iglesia con Cristo. Y en realidad, debo ir més alld. En esta misma seccidn el
apostol nos da su méas exaltada ensefianza sobre la naturaleza de la iglesia y la relacion de la iglesia con
Cristo. Es algo que nunca deberiamos perder de vista. Al leer esta epistola preparense a ser sorprendidos.
Nunca se digan a si mismos: "Esta bien, no necesito prestar mucha atencion a esto, pues esto es, por
supuesto, un asunto préactico, simple y directo”. De pronto, cuando menos lo esperan, el apostol le abrird una
puerta y se hallaran cara a cara con la doctrina mas magnifica y gloriosa que hayan encontrado en su vida.



Esto me lleva a hacer el siguiente comentario practico. Eviten el analisis superficial de la Escritura. Conocen
al tipo de persona que dice: "Capitulo uno, esto; capitulo dos, aquello”. Todo tan perfecto, prolijo y
compacto. Si tratan de hacer lo mismo con este capitulo de la epistola a los efesios, se encontraran
apabullados, y veran trastornado su pequefio esquema. Aqui en la mas practica de las secciones Pablo
repentinamente introduce esta tremenda doctrina de la naturaleza de la iglesia y la relacién de la iglesia al
Sefior Jesucristo. Y lo que debemos tener en mente—porque resulta de todo eso—es que la doctrina y la
practica estan tan estrechamente relacionadas que no pueden ser separadas. Por eso todo aquel que afirma:
"Yo solo estoy interesado en los aspectos practicos”, en realidad estd negando la esencia del mensaje
cristiano. Esto es algo que nuestro pasaje demuestra en forma totalmente perfecta.

Habiendo mencionado estas seis cosas, digo lo siguiente en séptimo lugar: Obviamente, a la luz de todo esto,
al enfrentarse ante cualquier problema, nunca lo hagan en forma directa, nunca comiencen considerando el
asunto per se, (en si mismo). Eso es lo que todos tendemos a hacer. jCuantas veces he encontrado esto en
grupos de discusion y en reuniones! Se presenta un problema—un problema practico en la vida cotidiana de
alguna persona—y yo lo presento en la reunion. La gente tiene la tendencia de levantarse inmediatamente y
dirigirse al asunto y expresar sus opiniones acerca de €l. Y por eso generalmente se equivocan; porque esa
no es la forma de comenzar a considerar un problema.

El apostol no considera este problema de esposos y esposas, y de esposas y sus maridos directamente, en
forma inmediata, per se, como si fuese un o tema aislado. Su método es el siguiente: siempre se debe
considerarlo en forma indirecta. Lo digo una vez mas: es 'La estrategia del enfoque indirecto’. Al
encontrarme ante un problema particular, no debo dedicarle mis pensamientos en forma inmediata y directa.
Primero debo hacerme esta pregunta, ¢Acaso existe algln principio, alguna doctrina en las Escrituras que
gobierne este tipo de problemas? En otras palabras, antes de comenzar a tratar con el problema individual
que se le ha presentado, debo decirme: Muy bien, ¢a qué familia pertenece él? Incluso puede dar un paso
mas y decir: ¢De qué nacionalidad es él? Logre una clasificacion amplia, y habiendo descubierto la verdad
respecto a su grupo o clase o compafiia, continte aplicando el principio correspondiente a ese ejemplo o
caso particular. Esto es lo que el apéstol hace aqui. EI comienza con lo general y luego viene a lo particular.

Muchas veces he usado la siguiente ilustracion. Todo aquel que ha practicado un poco de quimica y que ha
tenido que identificar alguna sustancia, reconocerd de inmediato el método. ;De qué manera se procede?
Hace precisamente lo que he estado diciendo. Comienza con las pruebas mas generales, con las pruebas de
los grandes grupos. De esa manera puede excluir algunos grupos; y asi los va limitando hasta llegar a un
grupo particular. Luego tiene que dividir al grupo, establecer las subdivisiones del mismo; luego lo sigue
limitando més y més, y finalmente llega a la sustancia particular e individual. Ese es el método del apdstol
aqui, asi como en todo otro lugar. Se trata de 'la estrategia del enfoque indirecto’, el movimiento de lo
general hacia lo particular. Nunca deben lanzarse sobre un problema, no traten nunca de desenredarlo;
primero aprépiense del gran principio o de la doctrina que lo gobierna.

Mi ultimo punto aqui es el siguiente, y nuevamente es uno muy practico. Lo deduzco de todo lo que ha
precedido. Notese el espiritu en el cual el apdstol conduce su discusion. Aqui se estd abogando al problema
de la relacidn de esposas y esposos, esposos Yy esposas; pero notese su método, notese el espiritu en el cual lo
hace. Este es un tema de constantes bromas en el mundo, ¢no es cierto? Este es un tema que siempre puede
causar risa. EI comico méas mediocre trata de sacar algo de este tema cuando no tiene otro recurso. Las
relaciones matrimoniales, esposos y esposas, le dan tema. No necesito sefialar que el apdstol no lo trata de
esta manera. Ningun problema cristiano puede ser tratado asi.

Pero ademas hay otros aspectos negativos. No solamente se abstiene de tratarlo en forma jocosa, superficial
y liviana, sino que ademas hay una ausencia total aqui de espiritu partidario. No hay nada acalorado en su
discusion, nada asertivo, no hay una toma de posiciones en favor de ciertos derechos, ninguna ansiedad por
demostrar que uno esta acertado y el otro equivocado. Esa es la forma en que normalmente se tratan los
asuntos, ¢no es cierto? Y por eso también hay tantos problemas. Como he estado diciendo, el apdstol evade
todo eso, elevandolo y poniéndolo en un contexto diferente; y al hacerlo de esa manera evita todas estas
dificultades.



Desde el punto de vista positivo su método es éste: se trata del principio 'en el temor de Cristo’ que el apostol
ya habia establecido en el versiculo 21: 'Sometiéndoos unos a otros en el temor de Cristo'. Luego lo repite:
"Las casadas estén sujetas a sus propios maridos, como al Sefior". Antes que comiencen a tomar su posicion,
de un lado o del otro—y si ya lo han hecho también ya estan condenado al fracaso, porque han asumido un
espiritu partidario—él previene esa clase de espiritu y eleva a ambos inmediatamente "al Sefior'. Todo tema
discutido por los cristianos deberia ser discutido de esa manera. Un cristiano que va a presentar un
argumento y pierde el control no deberia hablar. Sea que demuestre 0 no su punto, se ha perdido todo al
perder el control. El tema es 'en el Sefior', ‘en el temor de Cristo'. Pablo esta hablando de la sumision, y su
punto es que antes de considerar los méritos de estas dos personas, ambos deben someterse al Sefior,
‘Sometiéndoos unos a otros en el temor de Cristo’. Y cuando ambos lo hacen, su argumento estara 'de
rodillas’. jCuanta diferencia! Y si yo puedo usar un vulgarismo diria que no debe pararse de las patas
traseras; mejor es bajar a sus rodillas. Si tan sélo considerasemos estos dificiles asuntos de rodillas jque
diferentes serian todas ellas!

Esto no solamente es cierto en cuanto al tema de maridos y esposas. Piense en el calor generado sobre los
argumentos referidos al pacifismo, y los diferentes asuntos que mantienen ocupada a la gente de hoy— jel
celo, el espiritu partidario, la animosidad! EI metodo, dice el apostol, el espiritu en que siempre debemos
hacerlo es sumisién al Sefior; con un deseo de complacerlo, con una constante disposicion de ser ensefiados
y guiados por él y por su Palabra.

De esta manera hemos visto ocho principios generales que no solamente gobiernan este asunto particular,
sino a cada uno de los problemas que pueden, de alguna forma, surgir en su vida cristiana. Habiendo
procedido de esta manera, ahora consideremos el asunto desde el punto de vista particular. Todo lo que he
estado diciendo estd perfectamente ilustrado en el trato que el apdstol da al concepto cristiano del
matrimonio, de la ensefianza cristiana referida al matrimonio. Pero, una vez mas debemos seguir ese
método. Antes de ocuparnos de los detalles, veamos brevemente lo que nos dice en general acerca del tema,
La primera gran cosa que él nos dice es que el concepto cristiano del matrimonio es un concepto Unico; es
un concepto totalmente diferente de cualquier otro concepto; es un concepto que sélo se encuentra en la
Biblia.

¢Coémo ve el cristiano el matrimonio? ;Cual es la ensefianza? Permitanme comenzar nuevamente con un
punto negativo. La forma cristiana de ver el matrimonio no es la forma en que generalmente lo ve la mayoria
de la gente. ;Alguna vez han pensado en esto? ;Qué pasaria si en este punto yo le pidiera escribir un
informe sobre el concepto cristiano del matrimonio? ¢Alguna vez lo ha hecho? Los cristianos hemos de
avergonzarnos si no tenemos un concepto claro y bien definido de ello. ¢ Hemos descubierto la singularidad
del concepto cristiano, hemos llegado a comprender sus diferencias tan esenciales del punto de vista
general? ¢ Cudl es ese punto de vista general?

Por muy desabrido que sea, debo recordarselo. El punto de vista comun del matrimonio es puramente fisico.
Es algo basado casi exclusivamente en la atraccion fisica y el deseo de gratificacion fisica. Es una
legalizacion de la atraccion fisica y la gratificacion fisica. Con tanta frecuencia no es sino eso, y a ello se
debe el escandalo del creciendo nimero de divorcios. Las dos partes ni siquiera han pensado al respecto, ni
siquiera tienen un concepto del matrimonio; son totalmente gobernadas por instintos e impulsos; todo se
encuentra puramente a nivel animal, y nunca se eleva de alli. No hay un sélo pensamiento referido al
matrimonio en si; no es sino una legalizacion de algo que ambos estan ansiosos por hacer.

Luego hay un segundo punto de vista comun que se eleva un poco por encima del primero. Este punto de
vista es algo mas inteligente porque considera al matrimonio como un acuerdo humano y una invencion
humana. La antropologia ensefia eso, se dice. Sin duda hubo un tiempo, afirman, cuando los seres humanos
eran mas 0 menos semejantes a animales; eran promiscuos y se comportaban semejantes a animales. Pero a
medida que el hombre se fue desarrollando y evolucionando, comenzd a comprender que se necesitaban
ciertos arreglos, que la promiscuidad le conducia a la confusion y al exceso, y a un sinnimero de problemas;
entonces, después de un largo proceso de agonia y desarrollo, un proceso de experimentos, ensayos Yy

7



errores, la naturaleza humana en su sabiduria, esto es, la civilizacion, llegd a la conclusion que seria
correcto, apropiado y bueno, que debe haber un sistema de monogamia—un hombre casandose con una
mujer. Es un asunto de desarrollo social—eso es lo que ensefia la antropologia. Pero a lo largo de todo el
desarrollo se afirma que es un descubrimiento del hombre. Asi como se aprueban reglas para controlar el
transito, el estacionamiento y cosas por el estilo, asi han descubierto en sus relaciones mutuas y en sus
relaciones con los hijos. Se trata de algo totalmente ubicado en el plano humano. Probablemente esa es la
presuncién comun hecha por la vasta mayoria de la gente. jY por cierto, a veces la encuentro aun entre gente
cristiana!

Otra caracteristica de este punto de vista—fruto de un punto de vista fundamentalmente equivocado del
matrimonio—es que el enfoque entero del matrimonio esta en la expectativa de problemas. Eso era muy
cierto en el mundo pagano. Los maridos tenian la tendencia de tiranizar a las esposas y de hacerlas esclavas
suyas; las esposas por su parte actuaban con engafio. La atmésfera matrimonial se caracterizaba por los celos
y el antagonismo, lo que conducia a peleas e inevitables querellas. En lugar de una sumisién comun al
Sefior, cada uno defendia sus propios derechos. En realidad no se trataba de una asociacion, sino un especie
de acuerdo que, con algunos propdésitos, ambos harian ciertas cosas juntos; pero en realidad habia en el
fondo una amargura y antagonismo de espiritu y un sentimiento de oposicion.

Examinen el punto de vista comdn referido al matrimonio, y de las relaciones y condiciones matrimoniales.
Ustedes lo ven en los dibujos animados, en los informes de casos en las cortes, lo ven en las bromas
populares. ¢Por qué tiene que ser esto asi? ;COmo es que esto ha llegado a ser tan corriente? Se debe a este
concepto completamente equivocado de lo que el matrimonio realmente significa. En la actualidad, todo el
asunto se ha agravado aun més debido a las nociones modernas de igualdad entre hombres y mujeres, fruto
del asi Illamado movimiento feminista. Esto ha agravado todo el problema; y hace que el tema bajo
consideracion sea en la actualidad un tema particularmente urgente. Hemos tenido este movimiento moderno
del feminismo que pretende que hombres y mujeres sean en todos los sentidos iguales y que no deberia
haber absolutamente ninguna division o distincion, sino completa igualdad. Ahora bien, por un lado hay
aspectos de esta ensefianza con la cual toda persona cristiana debe estar totalmente de acuerdo. Lo mismo
para cualquier persona sana e inteligente. Pero por otra parte, considerado en forma general y como
principio, se opone a la ensefianza clara de las Escrituras. Obviamente causa mucha confusion, muchos
problemas y mucho dafio, no sélo al estado matrimonial pero también a la familia como unidad fundamental
de la vida. El resultado es que la disciplina ha desaparecido, el orden se ha ido y los hijos resultan
perjudicados. ¢Por qué? Porque sus padres ya no estan en la correcta relacién el uno con el otro. En
consecuencia, el hijo esta aturdido ante la vista de esta competencia, conflicto, donde en realidad deberia
haber unidn. Este moderno movimiento feminista tiene la tendencia de entenebrecer todo el asunto; y
aunque sea increible, parece infiltrarse en el pensamiento de muchos asi llamados evangélicos que pretenden
creer en las Escrituras como la infalible Palabra de Dios y como nuestra Unica autoridad.

A primera vista vemos aqui que ese no es el enfoque cristiano del matrimonio. El concepto cristiano del
matrimonio es total y solamente gobernado por las ensefianzas de las Escrituras—tanto del Antiguo
Testamento como del Nuevo. El ap6stol deduce su argumento tanto del Antiguo Testamento como de Cristo.
De modo que una persona que pretende ser cristiana no dice, "Y bueno, lo que yo pienso acerca del
matrimonio es esto". En cambio dice, ";Qué es lo que la Biblia dice del matrimonio?" De manera que hay
una diferencia total desde el comienzo mismo. El cristiano se "somete" a si mismo a la ensefianza de este
Libro. El cristiano no dice, "Por supuesto, hasta esta fecha hemos desarrollado y avanzado tanto, usted sabe,
que las mujeres eran virtualmente consideradas como esclavas, aun por el apostol Pablo. El tenia razén en la
cuestion de la expiacion, pero no en cuanto al tema de las mujeres”. En el instante que diga esto, en ese
mismo momento deja de creer en las Escrituras, y pierde su derecho de afirmar que ellas son la infalible
Palabra de Dios. No, el cristiano dice, "Nada sé aparte de lo que las Escrituras me dicen". De esa manera se
somete al Antiguo Testamento y al Nuevo. Su vida entera ha de ser gobernada por ese principio— tanto al
area de los pensamientos como la de la conducta.

Segundo, descubrimos que el matrimonio no es una invencion o arreglo humano, sino una ordenanza de
Dios, algo instituido por Dios, algo que Dios en su infinita gracia y bondad ha designado y ordenado y

8



preparado y establecido para hombres y mujeres. Es de Dios y no del hombre. La ensefianza de los
antropdlogos esta basada en la especulacion y la imaginacion; y no es verdad. En este tema la Biblia tiene la
verdad; es hechura de Dios y una ordenanza de Dios.

Tercero, los términos de la relacién, como hemos de ver, estan clara y sencillamente establecidos.

Cuarto, el matrimonio s6lo puede ser totalmente entendido en la medida en que entendemos la doctrina del
Sefior Jesucristo y la iglesia. Notan que eso es de importancia céntrica; el apostol continda con el argumento
sobre Cristo y la iglesia a lo largo de todo el parrafo. En otras palabras, el resultado es éste; si no tenemos un
concepto claro sobre el Sefior Jesucristo y la iglesia y la relacion de la iglesia con él, no podemos entender el
matrimonio. Es imposible porque sélo a la luz de esa doctrina podemos comprender realmente la doctrina
referida al matrimonio.

En consecuencia, hago estas dos deducciones. Solamente el cristiano entiende y aprecia verdaderamente el
matrimonio. Ese es uno de los resultados maravillosos de ser un cristiano. El cristianismo no solo trata con
su alma y con su salvacién final, con el hecho de evitarle el infierno y abrirle el cielo; el cristianismo afecta
la totalidad de su vida mientras ain vive en este mundo. Creo que puedo decir con toda honestidad que en
mi experiencia pastoral no ha habido cosa mas maravillosa que ver la diferencia que el cristianismo produce
en las relaciones entre esposos. Donde habia una tendencia de alejarse y separarse uno del otro, donde habia
antagonismo y casi amargura y odio, ambos conyuges, al convertirse en cristianos, se descubrieron
mutuamente por primera vez. También llegaron a descubrir por primera vez lo que el matrimonio realmente
es, aunque habian estado casados durante muchos afios. Ahora ven lo hermoso y glorioso que es. No se
puede entender el matrimonio a menos que sea un cristiano.

¢Puedo aventurarme a expresarlo de la siguiente manera? A la luz de todo esto, lo asombroso no es que haya
tantos divorcios, sino que no haya mas de ellos. ¢Acaso no es asombroso y sorprendente que ante la ausencia
general de pensamientos y aun ante pensamientos erréneos una vez que Se comienza a pensar, los
matrimonios se mantienen? Ningun hombre, ninguna mujer tiene un concepto claro del matrimonio si no es
cristiano; pero si somos cristianos no deberiamos tener dificultades en cuanto a conocer lo que el
matrimonio es y lo que significa. No deberia haber argumentos, no deberia haber disputas. Si cree en la
ensefianza doctrinal, entonces el concepto del matrimonio es inevitable. Y no solo es inevitable, sino que se
siente dichoso porque es inevitable. Es algo tan maravilloso, algo tan glorioso, tan exaltado. Ya no hay
dificultades, no hay discusiones, no hay argumentos. Se ha sometido a Cristo; y asi lo ha hecho su cényuge.
Y ustedes dos se han sometido no so6lo el uno al otro, sino a todos los miembros de la iglesia, la comunidad a
la cual pertenecen. Son gobernados por una lealtad superior, por una lealtad hacia Aquel que no considerd
sus propios derechos y prerrogativas, sino que solo pensd en ustedes y en su desesperada y horrible
necesidad. El se humillé a si mismo, se despojo de sus derechos y prerrogativas y tomé sobre si aun la forma
de un siervo, e incluso fue hasta la muerte, y muerte de cruz. Al mirarlo a él, y al ver que él no sélo vino
para salvarles del infierno, sino para darles vida y darles vida en abundancia, y de llenar su entendimiento
respecto de todas las cosas conforme a su propia gloria—al ver eso, ven el matrimonio de nuevo, ven todas
las cosas de nuevo. No se oponen a la ensefianza biblica, no se someten a ella, sino se regocijan en ella y
alaban a Dios por ella.

He ahi entonces, nuestra introduccion a la ensefianza detallada del apdstol Pablo, en Efesios 5, con respecto
al matrimonio cristiano. Ahora podemos proseguir considerando la ensefianza en detalle.

EL ORDEN DE LA CREACION
Efesios 5:22-24

Comenzamos ahora una consideracion mas detallada de la ensefianza de este texto, en efecto, de la
ensefianza del Nuevo Testamento y de toda la Biblia, respecto al matrimonio. Hasta aqui la hemos mirado en



términos generales y lo hemos hecho asi debido a la forma en que el ap6stol nos la presenta; y es preciso que
recordemos todo lo visto hasta aqui.

De gran importancia es la actitud con que enfoquemos este asunto. Todo aquello que se realiza dentro de la
esfera de la iglesia es distinto a lo que se realiza fuera de ella. EI mundo y sus sociedades polemistas debaten
el tema del matrimonio y lo hacen en una forma y manera particular—presentando dos bandos, pro y contra,
los defensores y los partidarios. Pero ese no es el modo en que la iglesia encara el problema; ella no encara
ningun problema asi. Aqui estamos confrontados con la autoridad que tenemos en la Palabra. No estamos
preocupados por expresar nuestras propias opiniones; nuestro Unico propdsito es comprender la ensefianza
de la Palabra. Y lo hacemos juntos—no un grupo contra otro, como si fuese dos partidos, defensa y ataque.
Nos reunimos todos para descubrir juntos la ensefianza de la Santa Escritura; y ya hemos visto que se han
establecido ciertos grandes principios y esto ha sido hecho con tanta claridad que todo el tema es elevado al
nivel de doctrina cristiana en su maxima expresion. Nos confrontan aqui algunas de las ensefianzas mas
profundas que se encuentran en todas las Escrituras referidas a la naturaleza de la iglesia cristiana.

Habiendo mirado esos principios generales, ahora podemos proceder a su aplicacion particular. Notaran que
en primer lugar hay un imperativo dirigido a las esposas. Recuerden que segun lo visto, las esposas figuran
aqui antes que los esposos por una sola razén, es decir, el apdstol esta tratando el tema de la sumision. El
principio se encuentra en el versiculo 21: 'Sometiéndoos unos a otros en el temor de Cristo'. En relacion con
este tema de la sumision, él dice ante todo: 'Las casadas sométanse o estén sujetas a sus propios maridos
como al Sefior'. El tema que debemos considerar es esta 'sumision' de las esposas a sus esposos. El apostol
no sélo les recuerda esto, sino que les dice llana y claramente, que es su obligacidén hacer esto—como es
obligacion de todos nosotros someternos los unos a los otros. Esto es algo muy especial, lo que el apostol
dice, 'Las casadas estén sujetas a sus propios maridos'. Esto es aun mas obvio porgue se trata de sus maridos,
de sus propios esposos, y porque se trata de la ensefianza referida a todo este asunto del matrimonio. El gran
tema, dice Pablo, que surge aqui es la cuestion de la sumisibn—ese es el tema que €l subraya. Por eso
debemos considerarlo detalladamente, y afortunadamente el apostol nos ayuda a hacerlo. No se trata de un
simple imperativo expresado al pasar.

En primer lugar, Pablo nos da un gran motivo para esta sumision: ‘Casadas, estén sujetas a sus propios
maridos, como al Sefior'. Debemos entender claramente esta frase porque ella puede ser, y ha sido,
malinterpretada. Ella no significa, 'Casadas, sométanse a sus propios maridos exactamente de la misma
forma en que se someten al Sefior'. No es ese su significado, porque eso seria pasarnos de largo. La sumision
de cada esposa, y por cierto de cada uno de los creyentes cristianos sea hombre o mujer, al Sefior Jesucristo,
es una sumision absolutamente exclusiva. No es eso lo que el apéstol dice respecto de las relaciones entre
esposas y maridos. Todos nosotros somos siervos de Jesucristo, los ‘esclavos' de Cristo; sin embargo, nunca
se afirma que la esposa ha de ser la esclava de su marido. Nuestra relacion con el Sefior es una relacion de
sumision completa, entera, absoluta. No es esa la exhortacion dirigida a las esposas.

Entonces, ¢qué es lo que significa? Significa: 'Casadas, sométanse a sus propios maridos porque esto es
parte de su deber para con el Sefior, porque eso es una expresion de su sumision al Sefior'. O bien, 'Casadas,
someétanse a sus propios maridos; haganlo de esta manera, haganlo como parte de su sumision al Sefior'. En
otras palabras, no lo esta haciendo por amor a su esposo solamente, lo esta haciendo en primer lugar por
amor al Sefior mismo. Esto es una repeticion del tema general establecido en el versiculo 21, 'Sometiéndoos
unos a otros en el temor de Cristo'. En el andlisis final no lo hace por amor a su marido; la ultima razon y
motivo no estan alli; la sumision es "al Sefior'. Lo hace por amor a Cristo, lo hace porque sabe que €l le
exhorta a hacerlo, porque es de agrado ante sus o0jos que lo haga asi. El hacerlo es parte de su conducta
cristiana, es parte de su discipulado. 'Sea que comais, o que bebais’, dice el apdstol, utilizando el mismo tipo
de argumento al escribir a los corintios en 1 Corintios 10, "Si, pues, coméis o bebéis, o hacéis otra cosa,
hacedlo todo para la gloria de Dios". Todo cuanto hacemos es hecho por amor a él, para agradarle a él,
porque sabemos que él quiere que nosotros lo hagamos asi.

De esta manera el apdstol, desde el comienzo, eleva el asunto, sacandolo del reino de la controversia y nos
capacita a enfocarlo en el espiritu correcto. El apostol dice, si estd ansiosa de agradar al Sefior Jesucristo y

10



de hacer sus mandamientos y su voluntad, sométase a su propio marido. No puede haber otro motivo de
mayor fuerza para determinada conducta que éste; y toda esposa cristiana que sobre todas las cosas quiere
agradar al Sefior Jesucristo, no hallara dificultad en este parrafo; en efecto, serd su mayor delicia hacer lo
que aqui el apdstol nos dice. Yo iria un paso mas alla. Como personas cristianas posiblemente nunca hemos
tenido una mayor oportunidad de demostrar lo que realmente significa el cristianismo que precisamente en
estos tiempos presentes, cuando la vida del mundo revela cada vez mas sus verdaderos colores. En este
asunto de las relaciones matrimoniales y en todos los demas aspectos, la vida estd siendo cada vez mas
cadtica. Aqui hay una gloriosa oportunidad para demostrar la diferencia que existe en la vida de uno por el
hecho de ser un cristiano. De modo, esposas cristianas, dice el apdstol, ustedes tienen una maravillosa
oportunidad; ustedes pueden demostrar que ya no son paganas, que ya no son irreligiosas, que ya no
pertenecen al mundo. Y aquellas otras personas—yviviendo como viven, estableciendo sus propios derechos,
y exhibiendo la arrogancia que conduce al caos que caracteriza la vida—al mirarlas veran algo tan
completamente diferente que diran, ";Qué es esto? ;Por qué se comporta de esta manera? ;Cual es su
motivo para hacerlo?" Y su respuesta no se limitara a esto, "Bueno, sucede que sencillamente soy asi de
nacimiento”, sino que dir&: "Me comporto de esta manera porque es la voluntad de mi Sefior". De esa
manera tiene inmediatamente una oportunidad para predicar y afirmar el evangelio.

Ese es el por qué el apdstol les exhorta a hacer esto. La médula de toda esta exhortacion, como vemos a lo
largo de todo este capitulo y la mayoria del capitulo anterior, es que estas personas cristianas han de mostrar
en cada detalle de sus vidas que habiéndose convertido en cristiano, uno es diferente en todo sentido. De
manera que esta gran caracteristica de la vida cristiana puede ser exhibida por las esposas al someterse a sus
propios maridos. Este es el motivo principal; y a menos que seamos movidos por el y animados por él, no
habra otro argumento capaz de atraernos. Si todavia no nos hemos sometido al Sefior Jesucristo, y si todavia
no estamos preocupados, por encima de todas las demas cosas, por su nombre y su honor, todos los demas
argumentos nos seran indiferentes. El apdstol lo pone en primer lugar; y nosotros hemos de ponerlo en
primer lugar también.

Pero habiendo dicho eso, Pablo prosigue para darnos razones particulares, razones adicionales. Aqui
nuevamente notamos la riqueza y la gloria de las Escrituras. Hay dos grandes motivos secundarios, dice el
apostol, por los cuales cada esposa cristiana debe someterse a su propio marido. El primero es lo que
podemos llamar ‘el orden de la creacién’; el segundo es que se trata de algo que pertenece al reino de las
relaciones de la iglesia con el Sefior Jesucristo. Ambos motivos se encuentran en el versiculo 23: '‘porque’ —
y aqui esta el primer motivo—'el marido es cabeza de la mujer'. EI segundo motivo es éste: 'Asi como Cristo
es cabeza de la iglesia, la cual es su cuerpo, y €l es su salvador’.

Miren el primer motivo. Ocurre que ésta es una parte del orden de la creacion, una parte de las ordenanzas
de Dios, de los decretos de Dios, de la voluntad de Dios, de lo que Dios ha establecido con respecto a esta
relacion entre hombres y mujeres. Esta es una ensefianza que se encuentra en diferentes partes de la
Escritura. Primero se encuentra en el segundo capitulo de Génesis al comienzo mismo de la creacién; y se
nota como todas las referencias del Nuevo Testamento nos conducen de vuelta alli. Eso es lo que quiero
decir al afirmar que pertenece al orden de la creacion. Antes que consideren el matrimonio desde el punto de
vista especificamente cristiano, deben volver mas atras, porque el Nuevo Testamento nos envia atras. Nos
envia de regreso al libro de Génesis y a todo el tema de la creacion. También nos refiere al tema de la caida.
El relato de ella se encuentra en Génesis 3:16, el texto crucial que nos relata lo que Dios dijo a la mujer por
haber prestado atencidn a Satanas y a su tentacion y por haber comido del fruto prohibido. "A la mujer dijo:
Multiplicaré en gran manera los dolores en tus prefieces; con dolor daras a luz los hijos; y tu deseo sera para
tu marido, y él se ensefioreara de ti". Esta es una adicién a Génesis 2 y debemos prestarle cuidadosa
atencion.

A fin de resumir la ensefianza de las Escrituras en cuanto a este importantisimo asunto del matrimonio y la
familia, podemos resumir de diferentes partes de la Escritura los principios que se nos presentan. Recuerden
que estamos tratando esencialmente con el 'matrimonio’ y no con la condicion de la mujer (o de todas las
mujeres). Por cierto, también debemos deducir de las Escrituras la ensefianza referida a las mujeres en
general, en relacion con asuntos tales como la mujer en la vida profesional y asuntos parecidos. Pero no es

11



ese el tema que estoy tratando, sino solamente el tema del matrimonio. Es eso lo que el ap6stol hace aqui; él
se esta dirigiendo a las esposas. En este momento no se esta dirigiendo a las mujeres solteras. Hay
ensefianzas sobre ese tema, pero s6lo se encuentran en los limites de nuestro texto aqui indirectamente.

La ensefianza es la siguiente: primero, nétese que el énfasis es puesto constantemente en el hecho que el
hombre fue creado primero, no la mujer. De modo que hay una prioridad natural en cuanto al hombre. Las
Escrituras también subrayan que la mujer fue hecha del hombre, tomada del hombre, con el propésito de ser
‘ayuda’ para el hombre, una ayuda 'idénea’ para el hombre. Ninguno de los animales podia suplir esa
necesidad. "Y puso Adan nombre a toda bestia y ave de los cielos y a todo ganado del campo; mas para
Adan no se hallé ayuda idonea para él". Y puesto que no hubo ayuda idénea para el hombre de entre los
animales, fue creada la mujer.

Esa es la ensefianza basica, y nétense que los apostoles le dan gran importancia. EI hombre fue creado
primero. Pero no sélo eso; el hombre también fue hecho sefior de la creacion. Fue al hombre a quien se le
dio esta autoridad de gobernar sobre la creacion bruta y animal; fue el hombre a quien se le encargd ponerles
nombre. Aqui tenemos sefiales de que el hombre fue puesto en una posicion de liderazgo, sefiorio, autoridad
y poder. El toma las decisiones, él da las ordenanzas. Esa es la ensefianza fundamental respecto a todo este
asunto.

El apdstol Pedro subraya todo esto en aquella significativa frase suya donde dice a los maridos que den
honor a sus esposas ‘como a vaso mas fragil' (1P. 3:7). (Qué quiere decir con 'vaso mas fragil?
Evidentemente se refiere a lo que se ensefia con tanta claridad en los primeros capitulos de Génesis y en
todas partes de la Biblia. Sobre todas las cosas se refiere a todo este tema del sefiorio y del liderazgo del
hombre. EI hombre es, desde el punto de vista fisico y por naturaleza, mas fuerte que la mujer; él fue hecho
para ser mas fuerte y lo es. Yo podria detallar esto més. Seria muy fécil establecer esto, no sélo desde el
punto de vista anatdmico, sino mas del punto de vista fisiologico. Desde el punto de vista fisico, nervioso, y
en muchos otros sentidos la mujer no debia de ser tan fuerte como el hombre. Ella es de constitucion
diferente; y cuando el apostol dice que ella es el 'vaso mas fragil' de ninguna manera esta hablando en
sentido despectivo. Simplemente esta diciendo que ella es, en esencia, diferente al hombre y que el hombre
debe recordarlo siempre. En estos aspectos el hombre no debe tratar a la mujer como a su igual. Debe
recordar que ella ha sido hecha diferente y que €l la debe respetar y honrar y guardar y proteger conforme a
ello.

Esta es entonces la ensefianza bésica, fundamental. EI hombre ha de ser cabeza de la esposa y ha de ser
cabeza de la familia. Dios lo ha hecho de esa manera, lo ha envestido de facultades y poderes y tendencias
que lo capacitan a cumplir esto; y Dios hizo a la mujer de tal manera que sea un ‘complemento’ del hombre.
Ahora bien, la palabra ‘complemento’ conlleva la nocién de sumision; su funcion principal es compensar una
deficiencia en el hombre. Por eso estos dos llegan a ser ‘una carne'; la mujer es el complemento del hombre.
Por tanto, el énfasis esta en que el hombre no sélo es responsable por si mismo, sino por su esposa, y por su
familia en todos los asuntos de importancia Gltima. La esposa debe ayudarlo, sostenerlo, auxiliarlo, y hacer
todo lo que esté a su alcance para capacitarlo a cumplir su funcién como sefior de la creacion, posicion en la
cual fue puesta por Dios. Ella fue creada para ayudar al hombre a cumplir esta gran y maravillosa tarea. Esa
es la ensefianza basica referida a la relacion de esposos y esposas segun quedo establecida por el mismo
orden de la creacion. Estas son las reglas fundamentales en cuanto a la vida del hombre en este mundo.

Pero debemos ampliarlo méas. Asi es como fue antes de la caida. Mientras el hombre y la mujer adn eran
perfectos, mientras todavia vivian en el paraiso sin pecado, sin ningun defecto en ellos, ese fue el orden
establecido por Dios. Pero desafortunadamente algo ocurrio—Ila caida. La importancia de la caida es
ilustrada con gran claridad, especialmente por el apdstol Hablo en 1 Timoteo 2:11-15. Notense que el
apostol se esfuerza por sefialar que fue la mujer quien fue engafiada y quien cayé primero, y no el hombre.
De manera que la caida establecié otra diferencia—Génesis 3:16 lo afirma. Aqui lo vemos de nuevo: "A la
mujer dijo: Multiplicaré en gran manera los dolores en tus prefieces”. De esto uno no puede sino deducir que
el nacimiento de los hijos probablemente habria sido sin dolor si no fuera por el pecado y la caida. "Con
dolor darés a luz los hijos". Pero para nuestro propésito ahora, son significativas las palabras que siguen:

12



"Tu deseo sera para tu marido, y él se ensefioreara de ti". Aqui tenemos un elemento adicional. No sélo
reitera el sefiorio, el liderazgo y el hecho de ser la cabeza, cosas ya establecidas antes de la caida; sino que
ademas lo acentua—'el se ensefioreara de ti'. Aqui hay un nuevo elemento; la subordinacion de la mujer
respecto del hombre ha sido incrementada como resultado de la caida. Ahora bien, se puede alegar que el
edicto de Dios fue promulgado por esta precisa razon, que la esencia misma de la caida, de lo que ocurri6 a
Eva, es que ella, al ser confrontada por la insinuacion y la sugerencia del diablo, en vez de hacer lo que
debia haber hecho (lo que de otro modo habria hecho) y de hacer lo que se le habia ensefiado a hacer, es
decir, ir a Adan y consultar con él sobre el punto, tomo ella misma la decision y se coloco en la posicion de
liderazgo. Ella misma manejé la situacion y como resultado de hacerlo asi, en vez de llevarla a Adan, cosa
que debia haber hecho, ella cay6. Ademas ella lo implicé en la caida y asi toda la raza humana cay6. De
modo entonces, en cierto sentido el pecado original fue que la mujer no llegé a comprender su lugar y su
posicion en la relacién matrimonial, usurpé la autoridad, el poder y la posicién, y de esa manera introdujo la
calamidad y el caos. Eso no s6lo se expresa en Génesis 3:15, sino que constituye la base entera del
argumento del apostol respecto a las mujeres que toman autoridad, que ensefian y predican, temas expuestos
en 1 Timoteo 2.

Esa es la ensefianza en su esencia. Pero inmediatamente surge una objecion, una objecion que uno lee y oye
con tanta frecuencia. Incluso proviene de gente evangélica que afirma creer en las Escrituras como la
infalible e inspirada Palabra de Dios: "Pero bien, eso es sélo la perspectiva del apostol Pablo. Obviamente
era antifeminista, un hombre que se adheria al punto de vista en boga en sus tiempos respecto a las mujeres".
Se subraya que en aquel entonces la mujer estaba en una posicion muy degradada. En aquel entonces todo el
mundo se adheria a ese punto de vista; la mujer no era sino una ‘cosa’, una esclava. Y puesto que eso era
cierto aun entre los judios, el apéstol no era sino un tipico rabino judio. Ese es el hilo del argumento.

No es sorprendente que personas que no creen en las Escrituras como la Palabra de Dios digan semejantes
cosas. No sélo afirman sin vacilacion que el apdstol Pablo estuvo equivocado, sino que también el Sefior
Jesucristo estuvo errado. Ellos mismos son la autoridad; ellos mismos saben, ellos entienden. Yo no discuto
con esa clase de personas; simplemente afirmo que no puedo tener ninguna platica con ellos, porque no se
trata simplemente de poner mi opinidn contra la de ellos. No hay nada mas que decir al respecto —no es de
ninguna manera un argumento cristiano. El cristiano es una persona que se somete enteramente a la
revelacion biblica; no sabe nada aparte de esto. De modo que al oir este argumento, no sélo lo lamentamos y
rechazamos, también debemos responderle y le respondemos de esta manera: hablando en términos
generales, es perfectamente correcto decir que en el tiempo de nuestro Sefior y del apostol Pablo se tenia un
concepto bajo de la mujer. Pero ese no era el concepto de los judios, pues ellos tenian estas Escrituras y las
creian. Y ciertamente no era ese el concepto del apostol Pablo. ¢Han notado lo que dice en 1 Corintios
11:11? Sus palabras dicen: "Pero en el Sefior, ni el varén es sin la mujer, ni la mujer sin el varon™. Este gran
apostol se gloriaba en el hecho de que en Cristo Jesus no habia ni barbaros ni escitas, esclavos ni libres, ni
hombre ni mujer. Parte vital de su predicacion del evangelio era decir: "En este asunto de la salvacion
hombres y mujeres son iguales, y la mujer tiene la misma oportunidad en la salvacién que el hombre". El se
gloriaba en eso; y no hay hombre que hable méas delicadamente y mas gloriosamente sobre el estado de
mujer, y de la verdadera gloria que hay en ser mujer, que el apdstol Pablo. Ademas, nétense que no se limita
a darnos una lista de los deberes de las esposas hacia sus maridos, sino que siempre nos dice tambien el
deber del esposo hacia la esposa. Ademas demuestra que el concepto que el esposo cristiano tiene de la
naturaleza femenina y de la mujer y de su esposa es algo tan exaltado que supera a todo lo que el mundo
haya conocido. El apdstol pone todo en su lugar correcto. Siempre nos da los dos lados.

Pero aparte de todo esto, el apdstol nunca expresa estas cosas como si fuesen su propia opinion; siempre
regresa a Génesis y al orden de la creacion. El efecto es como si dijera: esto no es mi opinion, esto es lo que
Dios ha establecido. La Unica preocupacién del apdstol es que la verdad de Dios sea conocida y que las
ordenanzas de Dios sean constantemente puestas en practica. De modo que esta tendencia de decir, 'esto es
solo una opinion de Pablo', es una negacion de las Escrituras. Debemos estar muy claros sobre esto. Si dice
creer que la Biblia es la infalible e inspirada Palabra de Dios, entonces no debe hablar como habla el mundo
acerca del apostol Pablo; porque cuando €l escribe, no solo cita a las Escrituras sino que también escribe
como apostol inspirado. Cuando él da su propia opinidn siempre tiene el cuidado de aclararlo, y si no dice

13



que es su propia opinién, entonces es inspirado. Recuerde que el apdstol Pedro instruye a sus lectores a
prestar atencion al apdstol Pablo. Afirma que algunas personas tuercen los argumentos y los escritos de
Pablo para su propia destruccion ‘como también las otras Escrituras' (2 P. 3:16). Lo que Pablo escribe es la
Escritura; de manera que los criticos no estan disputando con Pablo sino con Dios, estan disputando con el
Espiritu Santo. Al mismo tiempo se colocan en la posicion contradictoria de decir que creen en la Biblia,
pero solo en tanto ella no contradiga lo que ellos creen como criaturas del siglo XX. Eso es negar la creencia
en la autoridad de las Escrituras.

Habiendo tratado con esta necia objecibn—no hay nada mas necio que esa manera de hablar—permitanme
resumir una vez mas la posicion. La mujer, de acuerdo a esta ensefianza, la esposa, ha recibido cierta
condicion. El hecho de estar sujeta a su marido no significa ser una esclava de él, no significa ser inferior a
su marido como tal—no, ni por un solo momento. Eso hemos de ver con mayor claridad cuando Ileguemos a
considerar lo que el apdstol dice acerca del deber del marido hacia su esposa. Lo que esta diciendo es que la
mujer es diferente, que es el complemento del hombre. Lo que el apostol prohibe es que la mujer trate de
conducirse varonilmente, es decir, que trate de comportarse como un hombre, 0 que una mujer trate de
usurpar el lugar, la posicion, y el poder que le han sido dados al hombre por Dios mismo. Eso es lo que esta
diciendo. No se trata de esclavitud; esta exhortando a sus lectores a comprender lo que Dios ha ordenado.
Por eso la mujer deberia regocijarse en su posicion. Ella ha sido hecha por Dios para ayudar al hombre a
funcionar como representante de Dios en este mundo. Ella ha de ser la ama de casa, la madre, la ayuda del
hombre, su consoladora, aquella a quien el hombre puede hablar y mirar en busca de consuelo y aliento—
ella es una ayuda idonea para el hombre. EI hombre comprende la verdad acerca de si mismo, ella también
comprende la verdad acerca de ella misma, y de esa manera ella lo completa y le ayuda. Y juntos ellos viven
para la gloria de Dios y del Sefior Jesucristo.

Una ilustracion quiza nos ayude aqui. La idea de liderazgo o del hecho de ser cabeza tropieza a algunas
personas, porque piensan que eso necesariamente conlleva la idea de una inferioridad inherente y esencial.
Pero no es ese el caso. Toda esta nocion de que el esposo es cabeza en la relacion matrimonial es
comparable en muchos sentidos a la relacion de soldados con su lider. En un ejército reinaria completo caos
si cada uno tuviese el derecho de decidir cual seria el siguiente paso. Como ya he indicado anteriormente,
tan pronto una persona se une a las fuerzas armadas se somete a ellas diciendo que va a obedecer la orden
que viene desde arriba, no importando lo que él piense de ella; ese es su deber. Esta concediendo este
derecho de dar ordenes a su superior; y aungque pueda tener sus propias ideas y opiniones, ahora las pasa por
alto; ahora se somete y permanece en sujecion.

O si quieren pensar en un namero de personas en un equipo jugando al futbol o al béisbol. Lo primero que
deben hacer es designar un capitan. No todos son capitanes; si asi fuera, jamas ganarian un partido. Lo
primero Que hacen es designar a uno de ellos como capitan. Quizas ni siquiera sea el mejor jugador del
equipo, pero ellos deciden por el que tiene el mayor don de liderazgo. De manera, entonces, que lo elevan a
la posicion de capitan, y habiéndolo hecho asi, deben someterse a él. Si fracasan en su sumision, volvera a
reinar el caos.

O bien, imaginense una comision que ha sido reunida para considerar un asunto. Un nimero de hombres ha
sido reunido. Lo primero que hacen es designar un presidente. jPor supuesto! ¢;Por qué? Porque se necesita
una autoridad. No se pueden hacer transacciones comerciales a menos que haya una presidencia a quien
dirigirse y es preciso conducirse por las reglas de ese presidente. Nuevamente, nada tiene que ver con el
tema de la inferioridad. Aqui simplemente significa que para hacer esto con eficiencia es preciso tener un
lider. Supdnganse una nueva camara de Diputados. Lo primero que ellos hacen es designar a un presidente o
moderador; y el trabajo del moderador es precisamente el de sentarse en el lugar de la presidencia y ejercer
control e impartir sus érdenes. Otra vez, no significa que él sea el mayor de los hombres en la cdmara de
Diputados y que todos los demas sean inferiores a él. jNo! En su sabiduria, y porque no se pueden realizar
negocios sin esto, ellos elevan a uno de ellos a la posicion de autoridad. Ahora bien, la Biblia ensefia que
Dios ha colocado al hombre, al esposo, en esa posicion. De modo que el apostol dice a las esposas, ‘casadas,
estén sujetas a sus propios maridos' debido a que el esposo ha sido designado como cabeza.

14



Pero un argumento aun mayor se encuentra en 1 Corintios 11, donde se nos dice que el hombre, esposo, es la
cabeza de la esposa, que Cristo es la cabeza del hombre y que Dios es la cabeza de Cristo. Este es un
argumento que no puede ser discutido. ¢En qué sentido es Dios la cabeza de Cristo? La respuesta esta en lo
que a veces llamamos la Trinidad Economica. El Padre, Hijo y Espiritu Santo son iguales y coeternos.
¢ Como entonces puede el Padre (Dios) ser la cabeza de Cristo? Para el propdsito de la salvacion el Hijo se
ha subordinado al Padre y el Espiritu se ha subordinado al Hijo y al Padre. Es una subordinacion voluntaria a
fin de llevar a cabo la salvacién. Es algo esencial para la realizacion de la tarea. El Hijo dijo, "Heme aqui,
enviame a mi". Se presentd como voluntario. El pone a un lado este aspecto de la igualdad, y se convierte en
siervo de su Padre, y el Padre lo envia—'la cabeza de Cristo es Dios'. Esa es la forma en que lo expresa el
apostol: "Asi como la cabeza de Cristo es Dios, asi Cristo es la cabeza del hombre, y asi el hombre es cabeza

de la mujer'. Por eso, ‘casadas, estén sujetas a sus propios maridos como al Sefior'.

Esta es la exposicion positiva de esta tremenda ensefianza, la Unica en darnos un punto de vista correcto del
matrimonio. De paso, he estado tratando un argumento, vuelvo a decir que es un argumento necio, que
muchas veces es presentado. Alguien seguramente dice, "Sabe usted, esto estd totalmente equivocado,
porque yo conozco muchos ejemplos en los que la esposa es una persona mucho mas capaz que el marido,
una persona mucho més dotada en todo sentido. ¢Acaso estd diciendo usted que una mujer tan brillante y
dotada ha de sujetarse a su marido, un hombre en todo sentido inferior a ella?" Hay una sola respuesta a ese
argumento; la persona que lo presenta esté disputando contra Dios. Dios sabe todo acerca de tales casos. Lo
que Dios dice es que si esa mujer dotada y brillante no se sujeta a su propio marido, ella estd pecando.
Cualesquiera sean sus dones, ella debe someterse a su conyuge.

En este punto quisiera hacer dos comentarios. Ninguna mujer, cualesquiera sean sus dones, tiene siquiera el
derecho de pensar en el matrimonio con determinada persona si no esta dispuesta a someterse de esa manera.
Es una sumisién voluntaria, es la forma en que Cristo se sometié y subordind a si mismo. Ella debe
comportarse del mismo modo, y si no esta preparada a hacerlo, si no esta convencida que podra someterse a
este hombre, no deberia casarse con él. Si ella entra al matrimonio con cualquier otra idea, estad obrando
contra la voluntad de Dios y estd cometiendo pecado.

Mi segundo comentario es éste. A veces pienso que una de las cosas mas maravillosas que he tenido el
privilegio de presenciar, ha sido un caso de lo que he estado mencionando, puesto en practica. Durante unos
cuantos afios yo iba a cierta iglesia en el interior, y despues de predicar, pasaba la noche en casa del pastor y
su esposa. Siempre fue una experiencia muy interesante, porque desde la primera visita me fue muy obvio
que desde el punto de vista de la simple capacidad, no habia comparacion entre el esposo y su esposa. La
esposa era una mujer excepcionalmente habil y brillante. El esposo no carecia de dones, pero sus dones
principales estaban en el area de la personalidad—era una persona excepcionalmente buena, amigable,
bondadosa y llena de gracia. Pero en cuanto a la habilidad intelectual no habia comparacion. En efecto, sus
calificaciones académicas—ambos eran graduados—Ilo demostraban. La esposa se habia graduado en una
carrera que en aquel entonces muy pocas mujeres seguian y se recibid con grandes honores. El marido, que
habia seguido una carrera mucho mas facil, sélo habia logrado calificaciones medianas. No habia lugar a
dudas, en cuanto a su habilidad; la comprension de asuntos intelectuales, el entendimiento de ella, me habian
impresionado inmediatamente, y a medida que los seguia conociendo fueron mas evidentes. Pero lo que
quiero decir es que no recuerdo haber visto nada més maravilloso que la forma en que aquella mujer ponia a
su esposo en la verdadera posicion biblica. Lo hacia de manera muy inteligente y sutil. Ella sabia poner
argumentos en labios de él, pero la forma de hacerlo siempre sugeria que los argumentos eran de él y no de
ella. Hay un aspecto divertido en este asunto, pero yo lo estoy contando como una de las cosas mas
conmovedoras y tremendas que jamas he experimentado. Ella no sélo era una mujer muy capaz, ella era una
mujer cristiana y estaba poniendo en practica este principio de que el esposo es la cabeza. El siempre tenia
que hacer la decision aunque ella le habia sugerido las razones para ello. Ella actuaba como ayuda idonea
para él. Ella poseia las cualidades que él carecia; ella lo complementaba, ella lo suplementaba. Pero el
esposo era la cabeza y los hijos siempre eran referidos a él. Ella velaba por su posicion.

Permitanme demostrar la importancia de comprender y apropiarse y de entender esta ensefianza. ¢Por qué
darle tanta importancia, y especialmente hoy dia? ¢Por qué es mas importante que yo diga lo anterior en vez

15



de dar mis opiniones sobre la politica o sobre algun problema internacional? Es que la falta de comprensién
y de implementacion de esta precisa ensefianza causa la mayoria de los problemas en el mundo de hoy dia.
El problema basico en el mundo de hoy es el de la autoridad. El caos en el mundo se debe a que la gente de
todas las esferas de la vida ha perdido todo el respecto por la autoridad, ya sea entre las naciones o en
diversas esferas de las naciones, sea en la industria, en el hogar, sea en las escuelas o en cualquier otro lugar.
El problema es la pérdida de autoridad. Y en mi concepto, todo comienza en el hogar y en la relacion
matrimonial. Por eso yo me atrevo a cuestionar si un hombre de estado, cuyo propio matrimonio esta
quebrantado, realmente tiene derecho de hablar sobre los problemas del mundo. Si fracasa en la esfera de su
mayor competencia, ¢qué derecho tiene de hablar sobre otras esferas? Deberia retirarse de la vida publica. El
verdadero quebrantamiento comienza en el hogar, en la relacion matrimonial. Estoy afirmando que el
impresionante incremento de divorcios que ha tenido lugar desde la segunda guerra mundial (se me dice que
momentaneamente han decrecido un poco, pero sugiero que es algo temporal solamente y que tiene su
explicacion) se debe a una sola cosa, esto es, que hombres y mujeres no entienden esta ensefianza de las
Escrituras sobre el matrimonio y sobre esposos y esposas.

La misma falta de entendimiento explica el quebrantamiento de la familia y de la vida de hogar que también
es tan obvio en la actualidad. La familia esta dejando de ser el centro como solia ser. Los miembros de la
familia siempre estan en afuera y con frecuencia hasta tardisimo. La vida familiar con su maravillosa
cohesion—esta unidad fundamental en la vida—estd desapareciendo. Aqui también encontramos la
explicacion para la mala conducta e indisciplina entre los nifios, y con ella la principal explicacion de la
delincuencia juvenil. jIncluso las estadisticas pueden probarlo! Los nifios que han llegado a ser delincuentes,
en forma casi invariable, son nifios provenientes de hogares rotos, de matrimonios quebrantados. Como
solemos decir nosotros, los nifios son los perjudicados. Han sido criados en una atmaésfera de incertidumbre,
indecision y conflicto, donde la esposa esta contra el marido y el marido contra la esposa, de manera que los
nifios en sus afos tiernos se convierten en cinicos. No tienen respeto ni por el padre ni por la madre, ni por
nada ni nadie. El lugar donde un nifio deberia encontrar confianza, y donde tendria que poder ver autoridad y
liderazgo y direccion, ha desaparecido. Alli no queda nada y entonces el pobre nifio llega a ser un
delincuente. Ha sido criado en esta atmosfera de conflicto entre padre y madre, entre esposo Yy esposa.

Ciertamente existen otros aspectos en esta tendencia que me parecen ser aun mas siniestros. ¢No es cierto
que a medida que los hombres han estado renunciando a su posicion y se han retirado de ella y no han
cumplido su deber como maridos y como padres, y que lo han hecho asi a causa de simple pereza y
egoismo? En forma creciente los maridos estan dejando la disciplina del hogar a las esposas, a las madres.
Ya no se los puede molestar; llegan cansados del trabajo a casa y exigen que sus esposas mantengan
apartados a los nifios y que ellas respondan a sus preguntas. ;Acaso no esta ocurriendo esto en forma
creciente? Deliberadamente el marido esta dejando vacante la posicion en la cual Dios lo ha colocado. Es
algo que ocurre entre personas cristianas, pero ocurre aun mas entre personas no cristianas. El marido esta
abandonando su posicion y dejandola en su pereza a la mujer.

Actualmente también ocurre esto en muchas otras direcciones. Muchas personas cristianas hoy dia no
quieren tocar la politica ya que dicen que es un 'juego sucio'. Pero qué argumento tan asombroso es este. Su
deber como ciudadanos del pais es interesarse y preocuparse. Pero aqui nos interesa particularmente la
esfera del matrimonio.

Entonces, al otro lado, el movimiento feminista ha llevado a una actitud agresiva de parte de la esposa, de la
madre. Ella se esta irguiendo como un igual, y socavando la influencia del padre en la mente de los hijos. El
desdichado resultado es un enfoque completamente equivocado del asunto. No digo esto en un espiritu de
critica. Es algo que estamos viendo mas y mas en este pais, pero en medida incomparable lo estamos viendo
en los Estados Unidos de Norte América. Alli hay lo que puede ser llamado mas o menos una sociedad
matriarcal, donde méas y mas el hombre es considerado como aquel que provee los dolares, el que gana el
salario, el hombre que trae el dinero necesario. La mujer, la madre es la persona culta, la cabeza del hogar; y
el respeto de los nifios va dirigido hacia ella. Este concepto falso y ajeno a las Escrituras acerca del hombre
y la mujer, el padre y la madre, conduce a una sociedad matriarcal que a mi parecer es sumamente peligrosa.
El resultado es, por supuesto, el crecimiento del crimen y todos los terribles problemas sociales que se estan

16



encarando en ese pais. Luego, debido a su influencia sobre otros paises y a través de peliculas y otras
diferentes maneras, esta actitud es esparcida a través de todo el mundo. Una sociedad matriarcal que tiene a
la mujer como cabeza y centro del hogar es una negacion de la ensefianza biblica y es, en efecto, una
repeticion del viejo pecado de Eva.

El problema esta siendo reconocido cada vez mas. Por ese motivo se han formado concilios de consejo
matrimonial y cuerpos similares. Pero lamentablemente en la mayoria de los casos enfocan el problema en
términos de la psicologia. Y si se examina la vida matrimonial de muchos de estos psicélogos, uno recibe un
susto. Estas personas que ofrecen consejo referido a como entrar al matrimonio, y en cuanto a como se
preserva y guarda el matrimonio, no pueden aplicar la ensefianza a sus propios matrimonios. jPor supuesto,
no pueden! No es un asunto de psicologia. Lo que se requiere es simplemente un poco de sentido comdn y
sabiduria y el espiritu de comparierismo y una actitud de dar y recibir. Los hombres y las mujeres saben todo
acerca de esto y siempre lo han sabido. Hasta que Dios sea la autoridad y el hombre y la esposa se sometan a
él, hasta que ellos hagan todas las cosas ‘como para el Sefior', hasta no comprender que se trata del mismo
tipo de liderazgo que el que vemos en Dios sobre Cristo, y Cristo sobre el hombre, no hay esperanza. En la
medida en que hombres y mujeres durante los dltimos cien afios se han apartado mas y mas de la autoridad
de la Biblia, esta terrible enfermedad social y este problema han llegado a ser mas y mas evidentes. Yo sé
que me va a decir, "Obviamente usted quiere retornar a aquel esposo y padre severo, represivo, autocratico,

Victoriano”. Ello es totalmente falso. Yo sé que en gran parte el problema moderno se debe a una
reaccion contra el victorianismo, y condeno al victorianismo tanto como condeno a la posicion actual.
Debemos regresar a la Biblia. No estoy abogando por un retorno al concepto Victoriano. Lo que estoy
diciendo es: Vuelva a Dios, vuelva a Cristo, vuelva a la revelacion que se encuentra en la autoridad de la
Palabra de Dios. Vuelva a considerar su perfecto plan—el hombre, y a su lado la mujer complementéndolo,
siéndole de ayuda idonea; amandose mutuamente, reverenciandose, respetandose, honrandose el uno al otro,
pero nunca confundiendo ambas esferas.

Quiera Dios en su gracia capacitarnos no solamente a ver la ensefianza, sino a someternos a ella, y de esa
manera honrar y glorificar el nombre del bendito Sefior. '‘Como al Sefior".

LA ANALOGIA DEL CUERPO
Efesios 5:22-24

Volvemos a esta frase porque hasta aqui solamente hemos podido ver uno de sus aspectos en detalle. El
apostol nos da dos grandes razones particulares por las cuales las esposas deben someterse a sus propios
maridos. Hemos considerado el primero: es un asunto del orden de la naturaleza. El dice: 'Porque el marido
es la cabeza de la mujer'. En el comienzo cuando Dios hizo al hombre y a la mujer, lo orden6 de esa manera;
y hemos visto como el Nuevo Testamento no solamente lo confirma, sino que constantemente vuelve a ese
ordenamiento original de Dios. De manera que aca estamos tratando con algo que es basico y fundamental a
la vida del hombre en su totalidad sobre la tierra y a su bienestar.

Pero en todo esto todavia no hemos dicho absolutamente nada que sea particular y especificamente cristiano.
Aquello fue una ensefianza del Antiguo Testamento, algo que todo el mundo deberia reconocer, fuese
cristiano o no. Esta es la ordenanza de Dios con respecto a la totalidad de la vida. Asi como hemos
reconocido la familia, hemos de reconocer esto. EI Dios que establecid el estado, ordend el matrimonio; y
asi como debemos someternos al estado, asi también debemos prestar atencion a esta ordenanza fundamental
de Dios con respecto a la posicion relativa de esposos y esposas, y a la relacion que debe subsistir entre
ambos. Ahora bien, hasta aqui todo esto es en términos generales. EI hecho de ser cristianos no significa que
no estemos interesados en los aspectos generales; el hecho de ser cristianos no significa que no necesitemos
el Antiguo Testamento. Todavia esta alli como un fundamento; nosotros construimos sobre él; por eso el
apostol lo pone en primer lugar.

17



Pero ahora prosigue a su segunda razon, que es particularmente cristiana: 'El marido es cabeza de la mujer'.
Y luego un agregado cristiano—'asi como Cristo es cabeza de la iglesia’. Esto nos lleva un paso mas alla; no
Quita lo dicho anteriormente sino que lo suplementa y, en efecto, nos ayuda a comprenderlo. Eso es lo que
la fe cristiana hace respecto a la vida en su totalidad. Sélo el cristiano puede apreciar realmente la vida en
este mundo. Quiero decir que en el analisis final sélo el cristiano puede disfrutar realmente la naturaleza. El
cristiano ve la naturaleza en forma diferente al hombre del mundo. Para él hay un elemento de novedad. El
cristiano no se limita a ver las cosas en si mismas; él ve al Gran Creador y las maravillas de sus manos, la
variedad, el color y la belleza. En otras palabras, el hecho de ser un cristiano significa que la totalidad de su
perspectiva sobre la vida es enriquecida. No importa que se trate, cada don concedido al hombre, cada don
que él manifieste, s6lo puede ser totalmente apreciado por el cristiano. El cristiano ve con mayor
profundidad, tiene un entendimiento mas completo. Eso significa que el mensaje cristiano no solo afiade a lo
que teniamos antes, sino que lo engrandece en gran manera, y nos da un discernimiento mas profundo en
ello. Aqui descubriremos que esta adicion especificamente cristiana no solamente nos ayuda a comprender
el orden de la naturaleza ya establecido, sino que, ademas y por encima de todo, le afiade una nueva
cualidad, otro aspecto, otro énfasis.

Aqui estdn las palabras del apdstol: "EI marido es cabeza de la mujer, asi como Cristo es cabeza de la
iglesia, la cual es su cuerpo, y él su Salvador". Lo que estamos considerando aqui es algo que so6lo un
cristiano puede entender; nadie mas que él. Una persona que no cree en el Sefior Jesucristo y que no conoce
el camino de salvacion, obviamente no puede entender lo que las Escrituras quieren decir con "Cristo es
cabeza de la iglesia, la cual es su cuerpo y él es su Salvador". Para él son palabras carentes de significado;
sencillamente no las puede comprender. Por lo tanto, esa persona no puede comprender este concepto
especificamente cristiano del matrimonio. Esta es una deduccién de la doctrina cristiana de la iglesia; y por
eso, si una persona no comprende la doctrina cristiana de la iglesia, de acuerdo al apoéstol, a fin de cuentas
no puede comprender el concepto cristiano acerca del matrimonio.

Esto nos lleva enseguida a trazar ciertas conclusiones. La primera es que obviamente una persona cristiana
nunca deberia casarse con una persona no cristiana. Eso se nos dice especificamente en la segunda epistola a
los corintios: "No os unais en yugo desigual con los incrédulos” (2 Cor. 6:14). Sin lugar a duda, ésta es una
referencia al tema del matrimonio. Y si necesitamos una razon para aceptar esta exhortacion, la tenemos
aqui. Y si el creyente se casa con un incrédulo la situacion sera que una de las personas en el matrimonio
tendra este exaltado concepto cristiano del matrimonio, en tanto que la otra persona nada sabra de todo ello.
Con eso ya habria un defecto en el matrimonio. Los dos no son uno en su relacién matrimonial; no estan
entrando al matrimonio de la misma manera; ya hay una division; uno de ellos tiene algo que al otro le falta.
Desde el comienzo existe la semilla de la discordia, segin lo demuestra el apostol en la misma declaracion
en 2 Corintios 6.

La segunda deduccién que yo trazaria es que un culto cristiano en conexion con el matrimonio solo es
apropiado para los cristianos. Este es un tema muy extenso, es parte del tema de la disciplina de la iglesia
cristiana. La posicion ha llegado a ser muy caotica. A veces personas que nada saben del cristianismo toman
parte en un culto cristiano en el cual se lee esta declaracion sobre el marido como cabeza de la mujer 'asi
como Cristo es cabeza de la iglesia'. Para ellos es algo totalmente carente de sentido. Por eso deduzco que
aqui hay algo que no se deberia hacer. No se debe ensefiar elevada doctrina cristiana a aquellos que no son
cristianos; a ellos se limita a predicar el arrepentimiento y la necesidad de fe. No hay forma en que ellos
puedan entender la doctrina del matrimonio. Tiene que estar en la vida cristiana antes de poder entenderla.
Por eso estoy afirmando que un culto cristiano en las bodas deberia ser reservado Unicamente para
cristianos. Tener tal culto para otras personas seria hacer una farsa de todo el asunto.

En tercer lugar deduzco que tal culto es apropiado y correcto y que debe ser celebrado y conducido cuando
las personas que entran al matrimonio son cristianas. Asi creo. Hace trescientos afios algunos de los
puritanos en su reaccion violenta contra el catolicismo romano, decidieron que no deberia haber culto
ninguno en relacion con el matrimonio. EI matrimonio, afirmaban, no es sino un contrato legal. Podernos
entender muy bien su reaccion y sentimos gran simpatia con ella. La iglesia habia ensefiado el concepto
falso y ajeno a la Biblia de que el matrimonio es un sacramento. Por eso los puritanos sintieron que debian

18



alejarse lo mas posible de esa idea. Por eso dejaron de tener estos cultos. Pero sin lugar a dudas, a la luz de
la ensefianza del apdstol aqui, eso fue totalmente erréneo. Fue una reaccion demasiado violenta, tan violenta
que llegd a ser no biblica. Hay aspectos del matrimonio que requieren un servicio religioso, por ejemplo la
ensefianza y el entendimiento de este texto particular y otros. Y puesto que, segln esta ensefianza, el
matrimonio es algo comparable a la unién mistica entre Cristo y su iglesia, afirmo que aqui hay una ocasién
para la adoracion y el auténtico culto cristiano. EI matrimonio no es s6lo un contrato legal y por lo tanto
debemos ser muy cuidadosos, como ya lo he subrayado, para no permitir que personas cuyo pensamiento es
equivocado gobiernen nuestro pensamiento y nuestra conducta. El cristiano nunca debe limitarse a una
reaccién contra algo; en cambio debe ser positivo y debe estar sujeto a las Escrituras. Pero existen aquellos
que, en su odio hacia el catolicismo romano, van a tal extremo que terminan negando las mismas Escrituras
que pretenden defender. Sin embargo, permitanme continuar. Si bien el concepto cristiano del matrimonio
inmediatamente sugiere aquellas tres cosas, no ensefia aqui ni en ninguna otra parte, tal como lo hace la
Iglesia Catdlico-romana, que el matrimonio sea un sacramento. En ninguna parte de la Biblia existe una
enseflanza que sostenga tal idea. Desafio a quien quiera mostrarme tal Escritura. EI matrimonio no es un
sacramento. ¢ Cual es entonces la ensefianza?

La ensefianza es lo que se ofrece aqui, es decir, toda esta idea de la unién mistica. La relacién entre esposo y
mujer, y esposa y marido, es comparable a la union entre Cristo y la iglesia, y la iglesia y Cristo. Para
nuestro consuelo, el apdstol dice un poco mas adelante, 'esto es un gran misterio'. La relacion entre Cristo y
la iglesia es un misterio. Es un hecho, pero es un gran misterio—esta union mistica entre la iglesia y Cristo,
entre el individuo cristiano y Cristo, es un misterio. Pero por ser un hecho debemos tratar cada vez més de
comprenderlo. Pablo afirma que la relacion entre marido y esposa y esposa y marido, es comparable a ese
hecho. Pertenece a ese orden y esa es la manera en que debemos comenzar a pensar de él. Aqui somos
introducidos al reino de esta elevada doctrina referida a la iglesia cristiana.

El apdstol, con su mente logica, sabe que esto no deberia poner dificultades en la mente de los efesios,
puesto que él ya les ha ensefiado sobre esta precisa doctrina. Lo hizo en el capitulo uno donde al final ora
pidiendo que ellos lleguen a conocer "cual es la supereminente grandeza de su poder para con nosotros”. El
apostol afirma que es el poder "manifestado en Cristo al resucitarlo de los muertos... y sometio todas las
cosas bajo sus pies, y lo dio por cabeza sobre todas las cosas a la iglesia, la cual es su cuerpo, la plenitud de
aquel que todo lo llena en todo". Alli Pablo los ha introducido a la doctrina de la iglesia; ahora la esta
aplicando. Las personas que se apresuran por llegar al final de una epistola sin leer el comienzo, siempre se
equivocan. Lo que aqui tenemos son dos deducciones. El apostol volvid a proceder de la misma manera
afiadiendo un poco mas a la definicion en 4:15, 16, donde dice: "Siguiendo la verdad en amor, crezcamos en
todo en aquel que es la cabeza, esto es, Cristo, de quien es cuerpo, bien concertado y unido entre si por todas
las coyunturas que se ayudan mutuamente, segun la actividad propia de cada miembro, recibe su crecimiento
para ir edificandose en amor". Ahora toma sus deducciones de esa ensefianza para que ellos puedan
comprender la autentica naturaleza del matrimonio cristiano.

¢Cual es el punto central aqui? Esencialmente es éste. El apostol esta subrayando lo organico, la unién vital,
la relacién intima. El se ha referido a las 'coyunturas que se ayudan' en 4:16, a los ‘tendones’, los nervios y
las arterias que llevan el sustento desde la cabeza, desde el centro a cada parte del cuerpo. Esa es una forma
de subrayar esta union vital y organica que existe entre el esposo y la esposa. Se trata de una vida, una vida
idéntica a la vida de la iglesia en su relacion a la cabeza, que es Cristo. Aqui, por supuesto, el apdstol esta
particularmente interesado en un aspecto especifico, el aspecto de la dependencia: "Las casadas estén sujetas
a sus propios maridos, como Al Sefior; porque el marido es cabeza de la mujer, asi como Cristo es cabeza de
la iglesia”. Pablo esta considerando este aspecto de la dependencia y sumisidn, e introduce este nuevo
elemento para que tengamos un concepto claro de como encaja con el asunto y por qué entra
inevitablemente. Méas adelante dara su consideracién al otro lado, al marido con respecto a la esposa.

Al considerar esta gran declaracion, de inmediato nos vemos confrontados por un problema. Miren otra vez
el texto: "Porque el marido es cabeza de la mujer, asi como Cristo es cabeza de la iglesia, la cual es su
cuerpo, y €l es su Salvador”. El problema que cautiva tanto la atencion de los comentaristas, y con razon, es
éste: ¢Por qué afadio el apostol este otro elemento? ¢Por qué no dijo simplemente, "el marido es cabeza de

19



la mujer, asi como Cristo es cabeza de la iglesia...asi que, como la iglesia esta sujeta a Cristo, asi también las
casadas lo estén a sus maridos en todo™? ¢Por qué afadio, 'y él es su Salvador'? Hay algunos—son mayoria e
incluyen grandes nombres como por ejemplo Charles Hodge—que no vacilan en decir que este punto es una
adicion totalmente independiente, y que lo que el apostol quiere decir cuando afirma, 'y él es su Salvador’, es
evidentemente que el Sefior Jesucristo es el Salvador de la iglesia. Ellos prosiguen para afirmar que esto
nada tiene que ver con el esposo. ¢Por qué entonces lo dijo Pablo? Bien, dicen ellos, lo dijo por la siguiente
razon: Pablo estaba entregado a este asunto, al afirmar que el esposo es cabeza de la mujer, asi como Cristo
es cabeza de la iglesia, y que la sola mencién del nombre de Cristo le hace exclamar diciendo 'y él es su
Salvador'. Nada tiene que ver con el argumento que esta presentando ahora, pero la sola mencién del nombre
de Cristo le hace decir esto que es tan maravilloso. De modo entonces, afirman ellos, esta es una frase
independiente que no se aplica a la relacion del esposo con su esposa.

Los argumentos que esgrimen son éstos: Ellos preguntan, ¢Puede afirmar usted que el esposo sea el salvador
de su esposa, como Cristo es el Salvador de la iglesia? Esto, afirman ellos, no tiene sentido. Sabemos que
Cristo muri6 por la iglesia. El nos salva mediante su muerte expiatoria y mediante su resurreccion; pero
usted no puede afirmar eso acerca de ninguna otra relacion. Aquello es algo totalmente Unico. El apostol
simplemente fue arrastrado por la profundidad de su sentimiento, y lo expres6 mediante esta frase
independiente que obviamente nada tiene que ver con la relacion marido-mujer.

¢Qué respondemos a esto? Por supuesto, tenemos que admitir que si se lee esta declaracion en forma
superficial y sin examinarla cuidadosamente, tiene que concordar con aquel argumento. No hay necesidad de
discutirlo. En ese sentido Cristo, como Salvador de la iglesia, es Unico, y obviamente esto no se aplica al
esposo.

Pero eso no es el fin de su argumento. Ellos esgrimen otro argumento al cual asignan gran importancia. Est4
basado en las palabras que se traducen ‘asi que, como' que se encuentran al comienzo del versiculo 24. El
versiculo dice asi: 'Asi que, como la iglesia esta sujeta a Cristo, asi también las casadas lo estén a sus
maridos en todo'. Este es el punto que ellos destacan. Ellos afirman que la traduccién "asi que, como' es muy
erronea; y tienen cierta razon al decirlo. Pero luego ellos prosiguen diciendo que las palabras que se
traducen, ‘asi que' en realidad deberian ser traducidas, 'sin embargo’. Es una palabra de contraste, y siempre
presenta un matiz de contraste. Entonces ellos afirman que deberiamos leerlo asi: "Porque el marido es
cabeza de la mujer, asi como Cristo es cabeza de la iglesia, la cual es su cuerpo, y el es su Salvador. Sin
embargo—aunque ese no es el caso del esposo con respecto a su esposa, a pesar de ello—las esposas estén
sujetas a sus propios maridos en todo". De esa manera ellos creen que su caso es totalmente inobjetable, que
en realidad el apostol esta diciendo, "Ahora bien, cuando dije que él es el Salvador del cuerpo yo habia
olvidado momentaneamente mi analogia entre la relacion de Cristo y la iglesia, y la del esposo con su
mujer—'sin embargo'—a pesar de ello, aunque ese no es el caso en la esfera del marido y la mujer, no
obstante, las esposas deberian someterse a sus propios maridos, asi como la iglesia esta sujeta a Cristo".

Me parece a mi que hay una respuesta adecuada a toda esta argumentacion. En primer lugar limita el
significado de la palabra 'Salvador'. La palabra 'Salvador' no siempre lleva el significado exclusivo de Cristo
dando su vida por la iglesia y derramando su sangre. Ese es el significado comdn, pero no es el unico
significado; el término 'Salvador' tiene un sentido més amplio. Hay un ejemplo de esto en 1 Timoteo 4:10:
"Por esto mismo trabajamos y sufrimos oprobios, porque esperamos en el Dios viviente, que es el Salvador
de todos los hombres, mayormente de los que creen”. Ahora bien, esa es exactamente la misma palabra que
la utilizada en 'la cual es su cuerpo, y €l es su Salvador'. Aqui se nos dice que Dios, el Dios viviente, es el
Salvador de todos los hombres, especialmente de aquellos que creen. No puede decir que el significado de
esto es que todos los hombres gozan de salvacion en un sentido espiritual, porque eso les convertiria en
universalistas. jPor supuesto que no! Pues bien, entonces significa que la palabra 'Salvador' tiene una
connotacion diferente. Lo que significa alli es ‘preservador’ —que Dios protege, que Dios se preocupa por
los hombres. El es el preservador de todos los hombres, especialmente de aquellos que creen. Nuestro Sefior
nos recuerda que 'El hace salir el sol sobre malos y buenos y envia la lluvia sobre justos e injustos’; si, y a
todos les da de comer. En ese sentido él es el Salvador de todos los hombres. Entonces, ¢por qué no asignar

20



ese significado a la palabra 'Salvador' aca? El es quien protege y guarda al cuerpo. Esa es una respuesta que
podemos oponer al argumento citado.

Pero yo tengo otras razones para rechazar esa exposicion que confinaria esta pequefia frase al Sefior
Jesucristo y a su obra salvadora. Esta es mi segunda razon: Yo afirmaria que los versiculos 28 y 29 que
siguen mas adelante insisten en que interpretemos esta frase como aplicada al esposo y esposa, tanto como a
Cristo y a la iglesia. Pablo dice, "Asi también los maridos deben amar a sus mujeres como a sus mismos
cuerpos. El que ama a su mujer, a si mismo se ama. Porque nadie aborrecio jamas su propia carne”. Y bien,
¢ Qué es lo que hace entonces? 'La sustenta y la cuida'—si, esta actuando como un salvador respecto de ella,
se esta preocupando por ella, la esta preservando. 'Porque nadie aborrecié jamas a su propia carne, sino que
la sustenta y la cuida, como también Cristo a la iglesia’. Y asi sucesivamente. El apostol afirma que el
esposo debe tratar a su mujer como a su propia carne, su propio cuerpo. El esposo no descuida su propio
cuerpo, lo sustenta y lo cuida. En otras palabras, él es el 'salvador de su cuerpo'. jCuan importante es tomar
siempre el versiculo en su contexto! Aun los grandes pueden caer en este aspecto. Sostengo que esos dos
versiculos existen aqui en esta clase de interpretacion, y que ésta no es una frase aislada e independiente que
se aplique solo al Sefor Jesucristo. Pablo todavia esta hablando de esposos y esposas, 'El marido es cabeza
de la mujer, asi como Cristo es cabeza de la iglesia, la cual es su cuerpo y €l es su Salvador'. Esta verdad se
aplica a ambos casos.

Pero, ¢Que de las palabras que se traducen 'asi que, como' y que se encuentran al principio del versiculo 24?
Ahora, esto realmente es interesante. Me he tomado el trabajo de consultar algunos de los mejores Iéxicos al
respecto. Es una palabra griega, 'Alla’, y veo que no siempre debe ser traducida para indicar una especie de
antitesis o algo que es opuesto y contrastante. Tdmese por ejemplo el Iéxico griego-inglés del Nuevo
Testamento (edicion 1952) por Arndt and Gringrich, uno de los mejores y mas autoritativos. Ellos dicen
esto: Su verdadero significado es 'ahora’ o 'entonces’. Paso a citarlos. Ellos dicen, "esto es usado para
fortalecer el imperativo”, no para implicar un contraste o diferencia, sino para subrayar el imperativo que se
esta impartiendo. Y efectivamente, ellos escogen a Efesios 5:24 como ilustracién de este uso particular de la
palabra. Grimm-Thayer tiene una explicacion similar.

Por eso me parece que en base a todos estos motivos debemos rechazar la interpretacion segun la cual esta
seria una frase independiente referida solamente al Sefior. En efecto, si asi fuere, su uso en este lugar seria
totalmente inutil; solo causaria confusion. No es eso lo que este apostol suele hacer. De manera entonces,
leemos que ‘el marido es cabeza de la mujer, asi como Cristo es cabeza de la iglesia, la cual es su cuerpo y él
es su Salvador'. Y luego—"asi que, como la iglesia esta sujeta a Cristo, asi también las casadas lo estén a sus
maridos en todo'.

¢Cual es entonces la doctrina? Claramente es ésta. La esposa es la persona que es guardada, preservada,
protegida, escudada y provista por el esposo. Esa es la relacibn—asi como Cristo sustenta y cuida a la
iglesia, asi el esposo sustenta y cuida a la mujer—y la esposa debe comprender que esa es su posicion en
esta relacion. El esposo es quien preserva, él es su salvador del cuerpo. Por lo tanto la esposa deberia
comenzar con esta idea, y siempre actuar a la luz de ella.

Pero podemos proseguir aun mas. ¢Cual es la relacion del cuerpo respecto a la cabeza? Lo que es cierto de la
iglesia en su relaciéon con Cristo, también es cierto en cuanto a la esposa en su relacion con el esposo.
Consideremos la ilustracion que Pablo usa aqui y en los ejemplos previos que he citado de la iglesia como
cuerpo de Cristo, ejemplos tales como el de 1 Corintios 12 y Romanos 12. ;Cual es la ensefianza? La esposa
es al esposo lo que el cuerpo es a la cabeza, lo que la iglesia es a Cristo. Nuevamente, la idea es la del
‘complemento’. EI elemento esencial en el concepto cristiano del matrimonio es esta idea de lo entero, de lo
completo. Ya la encontramos en Génesis 2—'ayuda iddnea’, alguien tomada del cuerpo de Adan, alguien que
es una parte de él; y sin embargo, complementandolo, haciendo de él un ente entero. Esa es la idea que tiene
inevitablemente al pensar acerca de su cuerpo; el cuerpo como un todo. El cuerpo no es una coleccion de
partes, no es un nimero de dedos, manos y pies, talones y piernas, todo junto unido en forma mas o menos
suelta. Esa seria una nocion completamente falsa del cuerpo. El cuerpo es una unidad vital y organica; es
una unidad, un todo. Ahora bien, esa es la precisa idea que tenemos aqui. EI esposo y la esposa no estan

21



separados; no son como dos reinos que mantienen relaciones diplomaticas, que siempre estan en un estado
de tension, y siempre en peligro de una pelea. Eso seria totalmente lo opuesto del concepto cristiano de lo
que es realmente el matrimonio. Cristo y la iglesia son uno asi como el cuerpo y la cabeza son uno. Sin
embargo, este ideal da lugar a diferentes funciones; y eso es lo que hemos de comprender—diferentes
funciones, diferentes propdsitos, deberes especiales que sélo pueden cumplir cada una de las partes. Pero es
de vital importancia recordar que cada parte es una parte del todo y que todas las acciones separadas son
parte de una accion unificada que conduce a un resultado corporativo.

Pero desarrollemos esto un poco mas detalladamente para iluminar aun mas este tema de la condicion
matrimonial y su relacion. jCuan importante es todo esto! Ya he mencionado algunas razones al respecto.
Creo que en gran parte la falta de religion de nuestros dias se debe a una reaccion contra aquel tipo de vida
victoriana en la cual muchos esposos y esposas parecian ser grandes cristianos, pero de quienes la gente
decia: 'Si solo les conocieras en su vida privada’. Nada dafia més al cristianismo que un hombre que no es el
mismo en su casa como es en la iglesia o en la calle o en su oficina. Es en el hogar donde realmente se
conoce a una persona. ¢Cémo son las relaciones alli? Por ese motivo estas cosas son importantes, su
importancia no solo reside en ellas, sino que ellas son parte de nuestro testimonio general como cristianos.
¢Cual es entonces la ensefianza de esto acerca de la relacién de la esposa hacia su marido en cuanto a
sujetarse a el? Evidentemente queda claro que no se trata de una mera y simple pasividad; la esposa no ha de
ser enteramente pasiva. Decir que la esposa nunca debiera hablar, nunca debiera dar una opinion, sino
mantenerse muda o sorda o completamente pasiva seria una interpretacion erronea de este cuadro.
Interpretarlo de esa manera seria presionar la analogia y la ilustracion a un extremo donde pierde su
significado. En cambio, lo que significa es esto: La esposa nunca deberia ser culpable de acciones
independientes. La analogia del cuerpo y la cabeza insisten en esto. El propdsito de mi cuerpo no consiste en
actuar independientemente. Soy yo quien con mi mente y cerebro y voluntad decido actuar. Mi cuerpo es el
instrumento a través del cual lo expreso. Si mi cuerpo comienza a actuar en forma separada, yo estaria
sufriendo de algun tipo de ‘convulsiones'. Esto es lo que significa exactamente la palabra 'convulsiones’;
significa que las partes del cuerpo de una persona se mueven de manera irracional. Las acciones carecen de
propdsito; la persona no quiere actuar asi, pero no puede dejar de hacerlo; las partes de su cuerpo estan
actuando independientemente de su mente y voluntad. Eso es caos, eso es convulsion. Aqui esta la analogia,
‘casadas, sométanse a sus propios maridos; estén sujetas y sean obedientes a ellos en todo'. ¢ Por qué? Porque
como esposa Y en esta relacion, no actua independientemente de su marido. Si lo hace el resultado es caos,
convulsiones.

O bien, permitanme subdividirlo aun mas. La esposa no debe actuar antes que el marido. Toda la ensefianza
indica que él es la cabeza, que al final él es quien lleva las riendas. De modo que ella no sélo no actua
independientemente de él, sino que tampoco actua antes de él. Pero permitanme subrayar también este otro
aspecto; asi como es preciso decir que ella no debe actuar antes de él, es igualmente preciso decir que ella no
debe demorar su actuacion, no debe permanecer inmdvil, no debe rehusarse a actuar. Vuelva a la analogia
del cuerpo. Piense en alguien que ha sufrido una 'parélisis’. Tal persona desea actuar pero el muslo est4
paralizado y asi no puede hacerlo. Aunque la persona quiere moverse no hay movimiento—el brazo no esta
sano, se resiste al movimiento. Esta es una parte de la ensefianza; el tema implica la idea de que ella no actta
antes del marido, ni se demora en su actuacion, no impide la accion, ella no paraliza la accion. Todos estos
puntos son de vital importancia en toda esta relaciéon matrimonial; y debido a que la gente no comprende y
no conoce estas cosas es que el matrimonio esta desapareciendo alrededor nuestro. La accion independiente
o0 adelantada, o la falta de accién, la paralisis, el rehusarse a actuar, todo es errdneo; y todo ello se debe a que
hombres y mujeres no entienden este concepto cristiano del matrimonio.

Podemos resumirlo de esta manera: la ensefianza sefiala que la iniciativa y el liderazgo pertenecen en el
altimo analisis al marido, pero la accion siempre debe ser coordinada. Ese es el significado de este cuadro—
accion coordinada pero liderazgo en la cabeza. Nada de esto sugiere un sentido de inferioridad. La esposa no
es inferior a su marido; ella es diferente. Ella tiene su propia posicion peculiar, llena de honor y respeto. Por
eso, mas adelante se indica al hombre que debe sostenerla y cuidarla y amarla y protegerla y respetarla y
honrarla. No hay implicancia de inferioridad. Lo que Pablo esta ensefiando es que cualquier mujer cristiana
que comprende esto querra agradar a su marido, a serle dtil, a ayudarle, a auxiliarlo, a capacitarlo para su

22



propia funcion. Ella no vacilard en decir 'y obedecer' durante las bodas. jQué cosa tan triste es estal
Recientemente un amigo me contdé que un ministro religioso que estaba por celebrar unas bodas habia
afirmado que no utilizaria la palabra 'obedecer'. Creia que de esa manera estaba siendo moderno, que estaba
apelando al 'hombre de la calle'—demostrando que, después de todo, jel cristiano no es tan cerrado! No
comprendia que estaba negando la doctrina biblica. jCuan completamente inconsistentes son tales personas!
Supongo que si una persona de éstas estuviese en un partido de futbol se jactaria del espiritu de equipo.
Aunque todos estan jugando individualmente y todos tienen gran habilidad, ellos comienzan diciendo que
hay un s6lo hombre que es capitan. Cada uno dice, 'yo no soy el capitan, yo me someto al capitan'. Eso es
maravilloso, ese es el espiritu de equipo; cada jugador va a obedecer al capitan. jPero no debe decir eso
respecto del matrimonio! jEso es degradante para la mujer, eso es pasado de moda, eso es Pablo, ese es el
rudo fariseo, eso es una actitud legalista, ese es el Antiguo Testamento! Pero asi se niega la doctrina entera y
aun es inconsistente en su supuesta modernidad. La esposa cristiana que entiende estas cosas desea decir 'y
obedecer’, 'amar, cuidar y obedecer'. jPor supuesto! ;Por qué va a casarse? ;Acaso no es para producir 'una
carne', un algo entero? ;Acaso no es para disfrutar esta accion coordinada, esta cualidad de algo completo,
que serd demostrada al mundo? Eso no es esclavitud; eso es vivir como vive la iglesia en su relacion con el
Sefior; eso es manifestar un espiritu esencialmente cristiano.

Pero permitanme decir una palabra final. {Notaron que el final de esta exhortacion era, ‘asi que, como la
iglesia esta sujeta a Cristo, asi también las casadas lo estén a sus maridos en todo'? jEn todo! ;Realmente
quiere decir esto? Aqui volvemos a responder en términos de la analogia de la Escritura en su totalidad.
Cuando la Escritura hace una afirmacion global y general como ésta, siempre espera que la interpretemos a
la luz de sus propias ensefianzas. De manera que al leer aqui que la esposa ha de sujetarse a su propio marido
en todo, es lo mismo que cuando leemos que el cristiano debe sujetarse al estado, a los estados que
gobiernan, tal como ocurre en Romanos 13 y en otros lugares. ¢Significa entonces que la mujer ha de hacer
literalmente todo lo que su esposo le dice, en todas las circunstancias y condiciones? Por supuesto que no.
Eso seria ridiculizar las Escrituras. Aqui hay algunas condiciones. ¢Cuales son? Esta es una: Una regla
fundamental de las Escrituras afirma que nadie jamas debe actuar contra su propia conciencia. Esta
exhortacion no implica que una esposa haya de actuar contra su conciencia. En el marco de las relaciones
conyugales dentro de los términos del matrimonio, el esposo no tiene derecho de condicionar la conciencia
de la esposa.

Aqui podriamos citar un nimero de casos muy interesantes. Algunas ven que hay gran confusion en cuanto a
obedecer la conciencia y aferrarse a una opinién. Ambas cosas no son iguales. Las Escrituras nos exhortan a
obedecer la conciencia en todas las circunstancias; pero eso no necesariamente es lo mismo que aferrarse a
la propia opinion. Permitanme darles una ilustracién de esto. Recuerdo haber leido en el libro de teologia
escocesa, por el doctor John Macleod, de un caso muy interesante que ilustra este preciso punto. Hubo en
Escocia en el siglo 18 una disputa en cuanto a la relacion del cristiano hacia el gobierno local, y una parte de
la iglesia se dividié en dos secciones conocidas como los Burgher y los anti-Burgher. Este fue un asunto de
gran controversia. Hubo un pastor [lamado James Scott que tenia una esposa muy destacada Ilamada Alison.
Era hija de aquel distinguido hombre Ebenezer Erskine, uno de los fundadores de la Secesion original en
Escocia. Poseia un caracter muy fuerte y era esposa de un hombre muy habil. El Sefior Scott y su esposa
disentian en este punto: El sefior Scott pertenecia al partido anti-Burgher y la sefiora Scott al partido Burger.
Surgieron muchas situaciones dificiles. El sefior Scott pertenecia a un sinodo que amonestd y desposeyo a su
suegro y tio y cufiado. La determinacion requirio mucho valor. Luego, habiendo hecho esto en el sinodo,
tuvo que regresar a su casa y contar a su esposa lo que habia hecho. En respuesta Alison Scott hizo esta
famosa declaracion: "James Scott, todavia eres mi esposo, pero ya no eres mi pastor”. Luego ella puso en
practica lo que dijo y los domingos no iba a adorar en la iglesia donde su propio esposo dirigia el culto y
predicaba; ella asistia a una de las iglesias de los Burgher. ;Qué hace de un caso como este? Yo no vacilaria
en decir que Alison Scott estaba totalmente equivocada, porque estaba poniendo su opinion en lugar de la
conciencia. Alli, sin lugar a dudas, tenemos un caso en que ella bajo todas las circunstancias debia haberse
sometido a la direccion y guia de su esposo. Ella no habria violado su conciencia; aquello era un asunto de
pura opinidn. Repito, nunca debemos hacer el error de confundir la conciencia con la opinién. La esposa
puede dar su opinion, pero al ver que su esposo esta decidido, ella debe atenerse a su direccion.

23



Permitanme darles otra ilustracién para compensar la anterior. Una de las experiencias més notables y
conmovedoras que he tenido desde que soy pastor de la capilla Westminster ocurrid, si mal no recuerdo,
hace unos dieciocho meses. Yo estaba predicando en la capilla; era la noche del primer domingo después de
mi retorno de las vacaciones de verano. El texto era, 'Somos embajadores de Cristo’. Yo estaba subrayando
el aspecto del Ilamamiento del embajador. Habiendo descendido del pulpito me dirigi a mi oficina, e
inmediatamente me fue traida una dama obviamente muy agitada. Lo que ella quiso decirme era esto, que se
sentia plenamente segura de que ese sermén habia sido predicado para ella. Ella y su esposo habian estado
casados durante diez afios. El tenia la sensacion de ser llamado al ministerio y estaba renunciando a su
trabajo como maestro de escuela. Ella de ninguna manera compartia ese sentimiento. Ella habia hecho todo
cuanto podia para evitar que el esposo siguiera adelante, pero el esposo estaba seguro de lo que hacia y
continuaba, y asi hubo una verdadera crisis en su vida matrimonial. Pero durante el culto aquella mujer
habia sido profundamente convencida acerca de este asunto, de modo que vino directamente a confesarse
conmigo y decirme que de inmediato buscaria el teléfono més cercano para llamar a su esposo que estaba en
el oeste del pais, adonde habia ido para ser examinado a fin de entrar al ministerio el domingo siguiente. Ella
habia visto cuan equivocada habia estado al aferrarse a su opinién y de esa forma torcer el propésito de Dios
en la vida de su esposo. Aquello no habia sido conciencia, aquello habia sido aferrarse a una opinion.
Afirmo gque nunca debemos violar la conciencia, pero también afirmo que siempre debemos estar dispuestos
a someternos en asuntos de opinion. La posicion de la esposa en la relacion matrimonial no debe ser llevada
al extremo de que ella vaya contra su propia conciencia; ni debe permitir que su esposo le haga cometer
pecado. Si el esposo trata de hacer que su esposa peque, ella debe decir 'jNo!" No decirlo es ridiculizar las
Escrituras. Si el esposo perdiera su equilibrio mental convirtiéndose en demente, obviamente ella no ha de
obedecerle en todo. Las Escrituras nunca son ridiculas; las Escrituras siempre llevan consigo su propio
significado; y existen estos limites inevitables.

El cuarto punto que quisiera acentuar es que la esposa no ha de someterse a su marido al extremo de
permitirle interferir en su relacion con Dios y el Sefior Jesucristo. Ella debe hacer todo menos eso.

En quinto lugar, el adulterio rompe la relacion matrimonial; y si el marido ha sido hallado culpable de
adulterio, la esposa ya no esta obligada a serle obediente en todo. Ella puede divorciarse de él; las Escrituras
le permiten hacerlo. Ella tiene derecho de hacerlo porque el adulterio rompe la unidad, rompe la relacion.
Ahora estan separados; ya no son uno. El ha roto la unidad, él ha buscado esa rotura. De modo que no
debemos interpretar esta Escritura como ensefiando que la esposa esta atada irrevocable e inevitablemente a
un esposo adultero por el resto de su vida. Quiza prefiera seguir junto a él—pero eso es algo que ella debe
decidir. Todo lo que afirmo es que estas Escrituras no lo ordenan, no lo convierten en algo inevitable. En
otras palabras, éstos son los limites de estos asuntos.

Alli estan entonces, en mi opinién, las principales deducciones de esta maravillosa ilustracion. EI gran punto
que se acentua aqui es que la esposa debe ir hasta los limites extremos en su actitud de sumision a su marido
por amor a Cristo, y debe hacerlo por las razones que hemos mencionado, y sélo detenerse antes de violar
los principios que acabamos de establecer. Permitanme sugerir algunas ayudas préacticas para toda aquella
esposa que se vea en problemas por este asunto. Si se encuentra en problemas, hagase la siguiente pregunta:
¢Por qué me casé originalmente con este hombre? ¢Cual fue el motivo en aquel entonces? ;Acaso no puede
ser restaurado aquello? Trate de recuperar aquello en el Espiritu de Cristo y del evangelio. "Ah, fiero", dice
usted, “"eso es imposible, no puedo”. Bien, entonces, respondo yo, como cristiano sienta lastima de su
marido, ore por él. Ponga en practica la ensefianza del ap6stol Pedro en su primera epistola, capitulo tres,
donde dice tan claramente a las esposas a someterse, y no sélo a aquellas que son cristianas: "Estad sujetas a
vuestros maridos; para que también los que no creen a la palabra, sean ganados sin palabra por la conducta
de sus esposas, considerando vuestra conducta casta y respetuosa”. Trate de practicar eso; en humildad y
mansedumbre trate de ganar a su esposo. "Vuestro atavio no sea el externo de peinados ostentosos, de
adornos de oro o de vestidos lujosos, sino el interno, el del corazon, en el incorruptible ornato de un espiritu
afable y apacible, que es de gran estima delante de Dios". Haga cuanto pueda, vaya hasta los limites,
trascienda los limites hasta poco antes de llegar a los principios establecidos. Y finalmente hagase esta
pregunta—honestamente, ¢Puedo presentarme con esta actitud y en esta condicion ante la presencia del
Sefior quien a pesar de mi y a pesar de mi vileza y mi pecaminosidad descendié del cielo y fue a la cruz del

24



Calvario y se entreg6 a si mismo y su vida por mi? Si puede presentarse ante él todo esta bien; nada tengo
que decirle. Pero si en su presencia se siente condenada por causa de su actitud, por causa de cualquier
aspecto de su relacion, vaya y ponga sus cosas en orden. De modo que cuando vuelva a él, lo haga con
conciencia tranquila, con espiritu abierto y capaz de regocijarse en su santa presencia. Este es un asunto
cristiano; es semejante a la relacion de la iglesia a Cristo, del cuerpo a la cabeza. Mientras lo consideremos
en estos términos no habré problemas; sera un privilegio, es algo a lo cual Dios mirara con placer y deleite.
‘Mujeres, estad sujetas'—'un espiritu afable y apacible, que es de gran estima delante de Dios'. Y por mucho
que deba sufrir aqui, su recompensa en el cielo sera muy grande.

Parte 2

EL AMOR VERDADERO
Efesios 5:25-33

Hasta aqui hemos estado considerando lo que el apostol dice a las esposas; ahora llegamos a lo que dice a
los maridos. Esto se encuentra en la notable declaracion que él hace desde el versiculo 25 hasta el final. En
dos sentidos es notable; por lo que nos dice de los deberes del marido, y aun mas notable, por lo que nos
dice acerca de la relacion del Sefior Jesucristo hacia la iglesia cristiana. Esta es una de las cosas asombrosas
en las cartas de este hombre; nunca se sabe cuando va a encontrar una perla, una perla de supremo precio.
Aqui en esta parte esencialmente practica de la epistola, repentinamente, arroja a la superficie la declaracion
mas exaltada y maravillosa que jamas haya hecho en alguna parte respecto de la naturaleza de la iglesia
cristiana y su relacion con el Sefior Jesucristo. Se observa esto en su tratamiento del asunto de los maridos y
como ellos deben comportarse respecto de sus esposas; considerando este tema también considera al otro y a
ambos les da este tratamiento maravilloso.

Notara que las dos cosas estan entrelazadas, de manera que nuestra primera tarea es lograr alguna clase de
division del asunto. El apostol va de un tema a otro para luego volver al primero. Con frecuencia ese es su
método; no siempre hace una declaracion completa sobre un aspecto del asunto para luego aplicarlo; €l
ofrece una parte de su declaracion, la aplica, luego otra parte que también aplica. Sugiero hacer esta
clasificacion. En los versiculos 25, 26, y 27 nos dice lo que Cristo ha hecho por la iglesia, y por qué lo ha
hecho. Luego, en los versiculos 28 y 29 nos ofrece una primera deduccion en cuanto a los deberes de un
esposo hacia su esposa, especialmente en términos de la unién que subsiste entre Cristo y la iglesia y el
esposo Y la esposa. Luego, en una parte del versiculo 29 y en los versiculos 30 y 32 desarrolla la sublime
doctrina de la union mistica entre Cristo y la iglesia. Luego en los versiculos 31 y 33 traza sus deducciones
practicas definitivas.

Ese me parece ser el anélisis de los versiculos que estamos estudiando. Pero para poder comprender con
mayor claridad su ensefianza, sugiero que lo enfoquemos de esta forma. Primero comenzamos con su
imperativo general: '‘Maridos, amad a vuestras mujeres'. Eso es lo que quiere subrayar sobre todas las cosas.
En otras palabras, la idea suprema respecto al marido es el amor. Recuerdan que la idea suprema en cuanto a
las esposas era la sumisiGn—'mujeres, estad sujetas a vuestros maridos'. Sumision de parte de la esposa,
amor de parte del marido. Debemos tener un concepto claro de esto. Por supuesto, esto no significa que sélo
el marido ha de amar. Alguien podra comentar diciendo, "el apdstol no dice una sola palabra aqui sobre las
esposas amando a sus maridos”. Pero esa objecion malinterpreta totalmente el objetivo del apostol. No nos
esta dando aqui un tratamiento exhaustivo sobre el matrimonio. El pensar en la esposa sometiéndose implica
el amor. Debemos comprender lo que el apostol quiere hacer. En realidad le preocupa solo un punto basico,
es decir la armonia y paz y unidad que se exhiben en la relacion matrimonial y en el hogar. Siendo ese su
tema principal escoge los elementos que de ambos lados deben ser acentuados mas que todos los otros. Lo
que se requiere de la esposa, a fin de mantener la armonia, es el elemento de sumision; en tanto el esposo ha
de ser vigilante en lo que respecta al amor. De esa manera Pablo esta escogiendo la caracteristica principal,
la contribucion particular que ha de hacer cada uno de los miembros en esta maravillosa relacion que con

25



tanta claridad puede demostrar la gloria de la vida cristiana. Por eso la palabra dirigida a los maridos es,
'‘Amad a vuestras esposas'.

Esto es de suma importancia, particularmente en relacion con la ensefianza previa. Se salvaguarda dicha
enseflanza y es muy importante que nosotros lo consideremos de esa manera. Pablo ha estado acentuando
que el esposo es 'la cabeza de la mujer, asi como Cristo es la cabeza de la iglesia’. Hemos visto que él esta en
una posicion de liderazgo, que él es el sefior de la esposa. Esa es la ensefianza del Antiguo Testamento y del
Nuevo, y el apéstol la ha estado acentuando. Pero inmediatamente afiade esto: '‘Maridos, amad a vuestras
mujeres', es como si dijera: "Usted es la cabeza, usted es el lider, usted es como si fuese el sefior de esta
relacion; pero por el hecho de amar a su esposa este liderazgo nunca va a convertirse en tirania, y aunque
usted sea 'sefior’, usted nunca sera tirano". Esta es la conexion entre los dos preceptos.

Esto es algo que se encuentra con frecuencia en la ensefianza del Nuevo Testamento. Permitanme darles un
ejemplo. En muchos sentidos el mejor comentario sobre este punto se encuentra en 2 Timoteo 1:7. Alli dice:
"Porque no nos ha dado Dios espiritu de cobardia, sino de poder, de amor y de dominio propio™ (disciplina).
Alli volvemos a tener lo mismo. 'No nos ha dado Dios espiritu de cobardia'. ;Y bien, qué nos ha dado? Nos
ha dado un 'espiritu de poder'; pero para que ninguna persona sienta que aqui hay un elemento de tirania, el
apostol afade, 'y amor'. Es el poder del amor. No es un poder descarnado, no es el poder de un dictador o de
un pequefio tirano; la idea no es la de un hombre que se cree en el derecho de ciertas cosas y pisotea los
sentimientos de su esposa 0 cosas por el estilo, no es la idea del hombre que se sienta en casa como dictador.
En un estudio previo me he referido a lo que tal vez fue el mayor defecto del concepto Victoriano en cuanto
a la vida y aun de su cristianismo; y era precisamente esto. Ellos tendian a acentuar un lado a expensas del
otro. Y tantos de nuestros problemas actuales se deben a una reaccion, a una violenta sobré reaccion contra
el falso énfasis de aquel periodo particular.

Por eso siempre debemos guardar este equilibrio. Debemos recordar que el poder debe ser moderado por el
amor; debe ser controlado por el amor; se trata del poder del amor. Ningn marido tiene el derecho de
creerse la cabeza de su mujer a menos que la ame. Si no la ama no esta cumpliendo el imperativo de las
Escrituras. Estas dos cosas van juntas. En otras palabras, esto es una manifestacion del Espiritu, y el Espiritu
Santo no solo otorga poder, sino que también da amor y disciplina. De modo que cuando el esposo pone en
practica su privilegio como cabeza de la esposa y cabeza de la familia, él lo hace de esta manera. Siempre ha
de estar controlado por el amor; siempre estara bajo el control de la disciplina. El debe disciplinarse a si
mismo. Existira la tendencia de una actitud dictatorial, pero no debe hacerlo asi—'poder, amor, dominio
propio’ (disciplina). Todo esto se implica aqui en esta gran palabra ‘amor’.

De modo que el reinado del esposo ha de ser un reinado y un gobierno de amor; es un liderazgo de amor. La
idea no es la de un papa o de un dictador; no es un caso de 'ipse dixit'; él no habla 'ex catedra’. No, se trata
del poder del amor, es la disciplina del Espiritu, guardando este poder y autoridad y dignidad dados al
marido. Evidentemente esa es la idea fundamental y suprema en todo este asunto de 'Maridos, amad a
vuestras mujeres'.

Pero ahora debemos proceder a considerar en términos generales el caracter o la naturaleza de ese amor.
Nuevamente ésta es una gran necesidad en los tiempos actuales. Hay dos cosas que en el mundo actual se
destacan con gran claridad—el abuso del concepto de poder y el abuso, aun mayor, del concepto de amor. El
mundo nunca habia hablado tanto del amor como lo hace actualmente. Pero me pregunto si alguna vez ha
habido algun tiempo que haya tenido menos amor que el presente. Estos grandes términos han sido
degradados tan rotundamente, que muchas personas no tienen idea de lo que significa la palabra ‘amor'.

‘Maridos, amad a vuestras mujeres'. ;Qué es este amor? Somos afortunados porque el apostol nos lo dice; lo
hace de dos maneras. 'Maridos, amad a vuestras mujeres, asi como Cristo amo a la iglesia’. Aqui hay dos
definiciones. La primera esta en la palabra misma 'amor'. La palabra que el apdstol escogié aqui para
expresar la idea de 'amor' es muy elocuente en su ensefianza y significado. En el lenguaje griego que se
utilizaba en los dias del apostol Pablo, habia tres palabras que pueden ser traducidas por nuestra palabra
‘amor'. Es muy importante que tengamos un concepto claro de esto v que sepamos distinguir entre ellas;

26



porque gran parte del pensamiento superficial de nuestros dias en esta area se debe al hecho de no apreciar
esta diferencia. Una de las tres—y esta no ocurre en el Nuevo Testamento—es la palabra 'Eros’ que describe
un amor perteneciente en su totalidad a la carne. El adjetivo 'erdtico' como se lo usa comdnmente en la
actualidad nos recuerda el contenido de la palabra. Por supuesto, es una forma de amor, pero es un amor de
la carne, es un deseo, es algo carnal; y la caracteristica de esa clase de amor es su egoismo. Ahora bien, no
es un amor necesariamente equivocado por el hecho de ser egoista; pero su caracteristica esencial es el
egoismo; nace, como digo, del deseo. Desea algo, y principalmente se preocupa por eso. Ese es su nivel. Por
asi decirlo, se trata de la parte animal del hombre. Y generalmente esto es lo que pasa por ‘amor' en el
mundo actual. EI mundo se gloria en sus 'maravillosos' romances y habla de lo maravillosos que son.
Notense que nada se dice acerca de la infidelidad del hombre hacia su mujer y viceversa, y que nifios
pequefios tendrian que sufrir. 'Un romance maravilloso' ha comenzado en la vida de un hombre y una mujer
y van a casarse. No se menciona el hecho de que ambos son culpables de quebrantar sus votos y violar cosas
santas; lo que se publica es esa maravillosa 'union’, ese maravilloso romance. Es algo que encuentra todos
los dias en los diarios. No es mas que este deseo erotico, egoista, carnal, sensual. Pero le recuerdo que en el
mundo actual dicho 'Eros' realmente es considerado amor.

En lo que respecta a las dos palabras traducidas ‘amor' en el Nuevo Testamento, una de ellas es, 'fileo’, que
en realidad significa 'ser amigo de'. Aparece como una raiz en tales palabras como ‘filantrépico’ y
'Filadelfia'. La ilustracién clasica de su uso se encuentra en el Gltimo capitulo del Evangelio de San Juan.
Alli se nos cuenta el incidente de como Pedro y otros habian ido de noche a pescar, y al regresar
repentinamente habian visto en la orilla al Sefior. Alli el Sefior les preparé un desayuno y comenzé6 a
hablarles. Esto es lo que leemos: "Cuando hubieron comido, Jesus dijo a Simén Pedro: Simon, hijo de Jonas,
¢me amas mas que éstos? Le respondid: Si, Sefior; td sabes que te amo. El le dijo: Apacienta mis corderos".
Ahora bien, el punto interesante aqui es que Pedro, al decir, 'tu sabes que te amo’, la palabra que uso fue, 'tu
sabes que te tengo amistad'. El Sefior, utilizando la tercera palabra, a la cual ain no hemos llegado, le
pregunta si realmente lo arna, pero Pedro responde, 'tu sabes que te tengo amistad'. "Volvio a decirle la
segunda vez: Simon, hijo de Jonas, ;me amas? Pedro le respondid: Si, Sefior; t0 sabes que te amo', que
significa, 'tu sabes que te tengo amistad'. Jesus les dijo, ‘pastorea mis ovejas'. Después llegamos al versiculo
17: 'Le dijo la tercera vez: Simon, hijo de Jonas, ;me amas?' Ahora el Sefior hace aqui algo muy interesante,
no usa la palabra que ha estado usando antes; ahora use la palabra que ha estado usando Pedro. 'Le dijo la
tercera vez: Simén, hijo de Jonas, ;realmente me tienes amistad?' El Sefior ha bajado el concepto,
‘¢ Realmente sientes amistad hacia mi?' 'Pedro se entristecid de que le dijese la tercera vez: ;me amas? y le
respondid: Sefior, tu lo sabes todo; tu sabes que te amo'. Pedro se entristecid porque aparentemente el Sefior
dudaba de su amistad hacia él, de modo que a la luz de su fracaso no podia sino encomendarse al
conocimiento del propio Sefior y decir, 'Tu sabes que te tengo amistad'. Tengamos estas cosas en mente—la
palabra traducida por 'amor' puede significar 'sentir amistad'.

La otra palabra del Nuevo Testamento se eleva a una altura mucho mayor. Se trata de la palabra que se usa
siempre en la Biblia para expresar el amor de Dios hacia nosotros. 'De tal manera am6 Dios al mundo'—
'‘Agapao’. Ahora bien, esta es la palabra que se usa en el texto que estamos considerando. ‘Maridos, amad a
vuestras mujeres' en ese sentido, amad como ama Dios. No hay nada superior a esto. O para expresarlo de
otra manera, tome la lista que describe el fruto del Espiritu que se encuentra en Calatas 5:22. El apostol esta
comparando las obras de la carne y el fruto del Espiritu, y dice, 'El fruto del Espiritu es amor'; no
sentimientos erdticos; no una mera amistad; es el amor que se asemeja al amor de Dios—amor, gozo, paz, y
asi sucesivamente. Ese es el amor, dice el apdstol, que los maridos deben tener y mostrar hacia sus esposas.
Ustedes ven como todo encaja con tanta perfeccion con el versiculo 18: "No os embriaguéis con vino, en lo
cual hay disolucion; antes bien sed llenos del Espiritu”. Si esta lleno del Espiritu, estara lleno del fruto del
Espiritu y el fruto del Espiritu es ‘amor'.

El apdstol esta hablando a personas que estan llenas del Espiritu, porque solo ellas pueden mostrar este
amor. Es en vano decir esto a una persona que no es cristiana. Ella es incapaz de hacerlo; no puede amar con
esa clase de amor. Pero el apdstol dice que los cristianos deben manifestar este tipo de amor porque estan
llenos del Espiritu. De modo que una de las formas en que demuestro ser lleno del Espiritu, no es tanto un

27



estado de éxtasis y la manifestacion de ciertos fendmenos; es la forma en que me conduzco hacia mi esposa
cuando estoy en casa, es este amor que es 'fruto del Espiritu'.

La misma palabra escogida por el apostol nos guia de inmediato a la idea exacta de lo que quiere
comunicarnos. Por eso, permitanme explicarlo de esta manera. Enfoquemos bien todo este asunto del
matrimonio y de la relacion matrimonial. No estoy diciendo que el apoéstol ensefie que aquel primer
elemento que pertenece a la carne no tenga ninguna participacion en esto. Ello seria un gran error. Hubo
personas que ensefiaron eso. La ensefianza catolico-romana referida al celibato esta basada
fundamentalmente en esa falsa interpretacion. Y descubro que hay muchos cristianos que tienen problemas
sobre este asunto. Aparentemente piensan que el cristiano ya no es un ser humano, ya no es natural; en
consecuencia consideran el sexo como malo. Ahora bien, eso no solamente no es ensefianza cristiana, sino
que ademas es un error, es una equivocacion. Aquel elemento de 'Eros' tiene su nariz, esta incluido. El
hombre es hombre. Dios lo ha hecho asi. Dios nos ha dado estos dones, y el sexo esta incluido. EI elemento
erotico no tiene nada de malo en si mismo; digo mas, digo que debe estar presente. Me refiero a ello porque
con mucha frecuencia se me pide tratar estos asuntos. He conocido a personas cristianas que con mucha
honestidad, basadas en este concepto falso del sexo y de todo aquello que es natural, han llegado més o
menos a la conclusion de que cualquier hombre cristiano puede casarse con cualquier mujer cristiana.
Afirman que el Unico asunto importante es que somos cristianos. Dejan totalmente de lado el elemento
natural. Pero la Biblia no lo hace asi. A pesar de ser cristianos, es correcto que nos sintamos mas atraidos
hacia unos que hacia otros. El aspecto natural tiene su parte y no debemos excluirlo. Nunca debemos asumir
la actitud de que cualquiera de nosotros podria perfectamente casarse con cualquiera de los otros. Se podria
llevar una vida en comdn, pero eso excluiria este elemento natural.

Me he esforzado para demostrar que la ensefianza cristiana nunca excluye el elemento natural, nunca
excluye la forma en que Dios nos ha creado. Y Dios nos ha creado de tal manera de que podamos sentir
mayor atraccion hacia una persona que hacia otra; y es algo mutuo. Eso es lo correcto; no lo deje de lado. Es
algo que se sobreentiende aqui. El apostol esta presuponiendo que este hombre y esta mujer, por el hecho de
sentirse mutuamente atraidos, y porque, si quieren usar la frase comdn, ellos 'se enamoraron’, ahora estan
casados. En ese sentido los cristianos deben comportarse como cualquier otro. Esto no es algo mecénico.
Una persona cristiana no dice, "Ahora bien, soy cristiano y voy a mirar a mi alrededor para decidir con quien
casarme"; por asi decirlo, no toman su eleccién a sangre fria. Eso no es ensefianza biblica. Para algunos esto
puede parecer excéntrico y divertido, pero hay muchos cristianos que han actuado precisamente sobre este
principio. Hablo basado en la experiencia pastoral. Hay personas muy honestas, pero que consideran el sexo
como malo, y asi han llegado a esta falsa posicion. Por lo tanto, no hemos de excluir el elemento natural. El
apostol esta suponiendo que este hombre y esta mujer han sentido una atraccion mutua, y que sobre esa base
se han sentido unidos.

Y mas que eso, el apostol esta suponiendo que se tienen una amistad mutua. Lo que quiero decir con esto es
que el uno disfruta del compaferismo con el otro. Permitanme acentuar esto, diciendo que también
pertenece al matrimonio cristiano. Hay ciertas afinidades naturales, que si las pasamos por alto lo hacemos
en nuestro propio perjuicio. Nuevamente, he visto esto con frecuencia. Dos personas creyeron que por el
hecho de ser cristianas ya nada mas importa, y sobre esa base contrajeron matrimonio. Pero en la condicién
de casados es muy importante que las dos personas se tengan una mutua amistad. Si no es asi, si su Unica
base para el casamiento fue la atraccion fisica, ésta pronto se habra ido. Eso no tiene permanencia en si; pero
Por el otro lado, una de las cosas que si tiene permanencia es que dos personas se tengan amistad. En el
matrimonio hay ciertos imponderables. Es conveniente que dos personas que estdn casadas tengan las
mismas afinidades, los mismos intereses, y se sientan atraidas por las mismas cosas. No importa cuan
profundamente se amen, si en este sentido hay diferencias fundamentales, éstas conduciran a problemas. El
problema de la vida matrimonial y de vivir en armonia sera mucho mayor. Afirmo entonces, es muy
importante que este segundo elemento, la palabra que Pedro sigui6 utilizando, 'te tengo amistad’, tenga su
parte en el matrimonio.

El apostol supone ambas consideraciones. Es probable que algunos cristianos se hayan casado cuando aun
eran paganos y que el matrimonio incluia tanto el 'Eros' como el 'fileo'. Muy bien, dice Pablo, aqui es donde

28



el cristianismo comienza a tener su parte. Ahora, por el hecho de ser cristianos se introduce el otro elemento;
éste eleva a los otros dos, los santifica, les da gloria, les concede esplendor. Esa es la diferencia que Cristo
opera en el matrimonio. Sdlo el cristiano es capaz de subir a ese nivel. Puede haber matrimonios felices y
exitosos sin esto; gracias a Dios todavia los hay. En el nivel natural y humano hay matrimonios felices, y
estan basados sobre las dos palabras que he estado utilizando. Si tiene el primer elemento y ademas la
amistad mutua, y cierto temperamento, dos personas pueden producir un matrimonio muy feliz y exitoso.
Pero nunca subira a este nivel superior. Sin embargo, este es el punto al cual el apdstol quiere elevarnos.
Mas alla, y por encima de las posibilidades del hombre natural, aparece este auténtico amor, este amor que
es de Dios, el amor que él define en 1 Corintios 13.

Es evidente que el apdstol, al escoger esta palabra, nos ha dicho mucho. Por eso el deber de cada esposo que
escucha o lee esta exhortacion consiste en examinarse a si mismo a la luz de esta palabra. ¢Estan los tres
elementos presentes en su vida? ¢Han sido coronadas y glorificadas todas las cosas por este ‘amor' que puede
ser atribuido a Dios mismo?

Pero para que no tengamos problemas al respecto, el apostol procede a darnos otra ilustracion en su segundo
punto. El dice, 'Maridos, amad a vuestras mujeres, asi como...'—'asi como Cristo amé a la iglesia’. Aqui
vuelve a mostrarnos su ansiedad por ayudarnos. La sola mencion del nombre de Cristo lo lleva
inmediatamente a elaborar su imperativo. No se puede limitar a decir 'asi como Cristo amé a la iglesia'. El
debe ir méas alla y decir, 'y se entregd a si mismo por ella, para santificarla, habiéndola purificado en el
lavamiento del agua por la palabra, a fin de presentarsela a si mismo, una iglesia gloriosa, que no tuviese
mancha ni arruga ni cosa semejante, sino que fuese santa y sin mancha'. El apéstol dice todo eso para ayudar
al esposo a amar a su esposa como debe amarla.

¢Por que entonces desarrolla el asunto de esta manera? Creo que existen tres razones principales. Primero,
¢quiere que cada uno de nosotros conozcamos el gran amor que Cristo nos tiene? ¢Quiere que
comprendamos la verdad acerca de Cristo y de nosotros mismos y acerca de nuestra relacion con él porqué
le preocupa tanto esto? Evidentemente su argumento es este, sélo 6 ha medida en que comprendamos la
verdad acerca de la relacion de Cristo hacia la iglesia, nosotros podemos funcionar como un marido cristiano
debe funcionar. Para que esto quede claro termina diciendo, '‘Grande es este misterio; mas yo digo esto
respecto de Cristo y de la iglesia'. Pero, ¢por qué esta hablando respecto de Cristo y de la iglesia? ¢Por qué
nos ha mantenido en este misterio? Para que los esposos puedan saber como amar a sus esposas. Y alli es
donde la gente liviana y superficial se mofa de la doctrina, mostrando su ignorancia y necedad. "Ah", dicen,
"esa gente esta interesada solo en la doctrina; nosotros somos personas practicas”. Pero no puede ser practico
sin doctrina, no puede amar verdaderamente a su esposa a menos que entienda algo de esta doctrina, algo
acerca de este gran misterio. "Ah", dicen otros, "eso es demasiado dificil, no puedo seguirlo de ninguna
manera". Pero si quiere vivir como cristiano, tiene que seguirlo,"debe prestarle atencién, tiene que pensar,
tiene que estudiar, tiene que tratar de entender, tiene que llegar al término con ello. Esto esta aqui para usted,
y si le da la espalda, esta rechazando algo que Dios le da, y entonces es un terrible pecador. Rechazar la
doctrina es un pecado terrible. Nunca ponga la practica contra la doctrina porque no puede practicarla si no
la tiene. Entonces el apostol se toma el trabajo de desarrollar esta maravillosa doctrina de la relacion de
Cristo y la iglesia, no simplemente por el amor de dejarla establecida aca, por muy importante que sea, Sino
para que en casa podamos amar a nuestras esposas como debemos amarlas—'asi como Cristo amé a la
iglesia’.

De modo que ahora podemos considerar el problema de la siguiente manera. El principio que ha de controlar
nuestra practica consiste en que la relacion entre esposo y esposa es, en esencia y en naturaleza, como la
relacion entre Cristo y la iglesia. ¢De qué manera la enfocamos entonces? Debemos comenzar estudiando la
relacion entre Cristo y la iglesia, y entonces, y s6lo entonces, podremos considerar la relacion entre el
marido y la mujer. Eso es lo que el apdstol esta haciendo. 'Maridos, amad a vuestras mujeres asi como Cristo
amo a la iglesia’. Habiendo dicho esto, nos detalla exactamente como Cristo amo a la iglesia. Luego dice,
vayan y hagan lo mismo; esta es su regla. Esa es la primera gran doctrina.

29



Comencemos entonces considerando la relacion de Cristo a la iglesia. Aqui hay algo que interesa a todos, no
solo a los maridos, sino a todas las personas. Lo que se nos dice aqui acerca de la relacion de Cristo y la
iglesia, es de vigencia para cada uno de nosotros. Cristo es el esposo de la iglesia, Cristo es el esposo de
cada creyente. Preguntara, ;donde encuentra tal ensefianza? Por ejemplo, la encuentro en Romanos 7:4: "Asi
también vosotros, hermanos mios, habéis muerto a la ley mediante el cuerpo de Cristo, Para que seais de
otro, del que resucito de los muertos, a fin de que llevemos muchos frutos para Dios". Cristo es el esposo de
la iglesia, la iglesia es la esposa de Cristo. Cada uno de nosotros puede mirar, en ese sentido, al Sefior
Jesucristo como su esposo, y colectivamente lo hacemos asi como miembros de la iglesia cristiana.

¢Qué es lo que el apdstol nos dice acerca de esto? Lo primero que el apostol nos dice tiene que ver con la
actitud del Sefior Jesucristo hacia la iglesia, como la mira él. Y en esto hay ensefianzas para los maridos.
¢Cual es su actitud? ;Como mira a su esposa? Aqui mismo el apostol nos dice algunas cosas maravillosas.
Ustedes que son cristianos, ¢alguna vez se dieron cuenta que estas cosas se aplican a ustedes como
miembros de la iglesia cristiana? Consideren las caracteristicas de la actitud del Sefior hacia su esposa, la
iglesia. El la ama: 'Asi como Cristo amd a la iglesia'’. jQué expresion elocuente! El la amé a pesar de su
indignidad, él la amo a pesar de sus deficiencias. Notese lo que Cristo hace por ella. Ella tiene que ser
lavada, ella tiene que ser purificada. El la vio harapienta y salvaje; pero él la amd. Ese es el climax de la
doctrina de la salvacion. El nos amd, no por algin merito que hubiese en nosotros; €l nos amo a pesar de lo
que habia en nosotros, 'mientras ain éramos pecadores'. EI amé a los que estaban sin Dios, ‘mientras adn
éramos enemigos'. EI nos amo en toda nuestra indignidad y vileza. El am¢ a la iglesia no porque era gloriosa
y hermosa—no, sino para llevarla a que fuera asi. Tome nota de la doctrina y vea lo que tiene que decir a los
maridos. Un marido se opone a las deficiencias, dificultades y cosas que piensa poder criticar en su esposa,
pero él debe amarla ‘como Cristo amo a la iglesia'. Ese es el tipo de amor que debe mostrar. Este es el primer
principio.

El segundo principio es éste: 'Se entregd a si mismo por ella’. Cristo no so6lo estuvo dispuesto a sacrificarse
por ella, en realidad se sacrifico por ella. Tal es el amor de Cristo por la iglesia. El s6lo pudo salvarla dando
su vida por ella; y la dio por ella. Esa es la caracteristica de su amor.

Luego ndtese su gran preocupacion por ella y por su bienestar. El vela por ella. Se preocupa por ella. Es
como si él viese el potencial que hay en ella. El quiere que ella sea perfecta. Por eso Pablo prosigue
diciendo: "Para santificarla, habiéndola purificado en el lavamiento del agua por la palabra, a fin de
presentarsela a si mismo como una iglesia gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga ni cosa semejante".
Aqui ve su interés por ella, su amor por ella, lo orgulloso que esta de ella. Esas son las caracteristicas del
amor de Cristo por la iglesia. Su gran deseo de que ella sea perfecta. Y él no se va a sentir satisfecho hasta
que ella sea perfecta. El desea poder presentarsela a si mismo una iglesia gloriosa, ‘que no tuviese mancha ni
arruga ni cosa semejante’. El la quiere perfecta. El la quiere mas alld de toda critica. El quiere, por asi
decirlo, que todo el mundo la admire. En Efesios 3:10 se nos dice que hizo todo esto "para que la multiforme
sabiduria de Dios sea ahora dada a conocer por medio de la iglesia a los principados y potestades en los
lugares celestiales”. Este es el orgullo que el esposo siente hacia su esposa; esta orgulloso de su belleza,
orgulloso de su apariencia, orgulloso de cuanto le pertenece; y €l desea mostrarla a toda la familia, a todas
sus criaturas. Ese es el tipo de relacion que existe entre el Sefior Jesucristo y su iglesia. Estoy extrayendo en
primer lugar el principio de en medio de los detalles, porque él nos permite comprender esta maravillosa y
mistica relacion. De esta manera el cuadro que tenemos ante nosotros es del Sefior regocijandose en esa
relacion, regocijandose en ella, triunfante en ella, gloriandose en ella. No hay nada que no harad por su
esposa, la iglesia.

Este es el primer gran tema que emerge en el tratamiento que el apdstol da de este vasto y exaltado tema.
Hemos de comenzar con este cuadro de Cristo y la iglesia. Han visto con qué ojos la mira, y lo que hace por
ella por el hecho de mirarla de esa manera, y lo que €l tiene en vista para ella—su ultima meta para ella. Y
por todo esto existe aqui el concepto extraordinario de la relacion mistica, de la unidad, de la idea de que son
una carne, y que ella es su cuerpo. 'Maridos amad a vuestras mujeres, asi como Cristo amé a la iglesia'.

30



Ese es entonces nuestro primer gran principio—Cristo amando a la iglesia. La relacion entre Cristo y la
iglesia es la que deberia existir entre marido y mujer. Comiencen con eso. Consideren la gran doctrina de la
iglesia. Vengan todos, los casados y los que no son casados. Esto tiene vigencia para todos nosotros porque
estamos en la iglesia. jQué maravilloso es comprender que todos estamos en esta relacion respecto de
Cristo! Esa es la forma en que él le mira, esa es su actitud. El principio es éste; este amor, el mayor amor que
el mundo pudiese conocer, este amor proveniente de Dios, siempre estd mas alla de lo erético y filantrépico.
La gran caracteristica de este amor—y aqui reside su diferencia esencial respecto de los otros amores—es
que no lo controla tanto el deseo de tener, como el deseo de dar. 'De tal manera amé Dios al mundo'.
¢Como? 'Que ha dado'. No hay nada malo con los otros tipos de amor—ya lo he afirmado previamente—
pero aun en su maxima expresion ellos siempre estan centrados en si mismos, siempre estan pensando en si
mismos. En cambio, la caracteristica de este otro amor es que no piensa en si mismo. Dios se dio a si mismo;
Cristo murio por ella— "aun hasta la muerte'. La caracteristica de este amor es el sacrificio. Este amor es un
amor que da; no siempre esta considerando lo que va a obtener, sino lo que va a dar para el beneficio del
otro. 'Maridos amad a vuestras mujeres de esa manera, asi como Cristo amo a la iglesia'.

Habiendo visto en términos generales esta actitud de Cristo hacia la iglesia, podemos proseguir demostrando
como esa actitud se manifiesta en la practica; y después considerar su objetivo Gltimo, y finalmente, esa
relacion V unién misticas. Demos gracias a Dios porque cuando hemos de considerar £1 matrimonio, algo
tan comun, algo aparentemente tan ordinario, descubrimos que, si somos cristianos, hemos de considerarlo
de tal manera que seamos introducidos al centro mismo de la verdad cristiana, al corazon de la teologia y
doctrina, a los misterios de Dios en Cristo como se los ve en y a través de la iglesia. jQuiera Dios
bendecirnos en esta consideracion!

LA ESPOSA DE CRISTO
Efesios 5:25-33

La proposiciéon fundamental del apostol, segin hemos visto, es que no podemos entender los deberes de los
maridos y de las esposas a menos que entendamos la verdad respecto a Cristo y la iglesia; por eso habiamos
comenzado con esa verdad tal como lo hizo el apostol. EI marido debe amar a su mujer, 'asi como Cristo
amo a la iglesia’. Hemos recordado el significado de la palabra ‘amor'. Es la suprema palabra que la Biblia
conoce. Es el mismo tipo de amor con el cual Cristo amo a la iglesia; en efecto, el mismo amor con el cual
Dios am6 al mundo. Por eso nos estamos concentrando en este amor del Sefior Jesucristo hacia la iglesia.
Hasta ahora sélo lo hemos considerado en términos generales. Hemos mirado a su actitud global hacia la
iglesia. Su interés por ella, su orgullo por ella, la forma en que la escuda, la guarda y protege. Todo eso esta
expresado aqui.

Pero debemos proseguir y extendernos mas alla, porque el apdstol se toma el trabajo de recordarnos que esta
actitud de Cristo hacia la iglesia es algo que se manifiesta en la practica. Ese es el asunto que hemos de
considerar ahora. 'Maridos, amad a vuestras mujeres, asi como Cristo amoé a la iglesia y se entrego a si
mismo por ella’. No basta con considerar su actitud hacia la iglesia, los 0jos con que mira a la iglesia y como
la considera. Eso es algo, dice el apostol, que se ha expresado en la practica. Y debemos acentuar esto
porque aqui esta el énfasis del apostol.

Por lo tanto, el principio dice que el amor no es algo tedrico. EI amor no es un simple tema del cual se habla;
el amor no sélo es un tema del cual se puede escribir, no sélo es el material que se usa para escribir poesia.
El amor no solo es el tema de una gran aria en la 6pera o alguna gran cancién, o de miserables 'canturreos’, o
como quiera que se llame. EI amor no es algo que se considera tedrica o externamente. El amor es la cosa
mas préactica del mundo. Ese es el gran principio que se nos ensefia aqui. Posiblemente no exista palabra que
en la actualidad sea mas degradada que la palabra 'amor’'. Obviamente muchas personas no tienen idea de su
significado. Quizas el mundo nunca haya usado con tanta libertad palabras amorosas; sin embargo, nunca ha
habido tanta carencia de amor. Cada uno se dirige al otro usando expresiones carifiosas; se utilizan todos los

31



superlativos. Personas gque apenas se conocen se tratan con términos de ternura; sin embargo, carecen de
contenido. Por eso si se presta atencion a la forma de hablar de las personas, pensard que son los mas
grandes amantes que el mundo haya conocido, cuando en realidad nada saben del amor y muy bien pueden
estar divorciados al dia siguiente. Por alguna razon se ha difundido la idea de que el amor es un tema del
cual se debe hablar, y del cual se debe cantar. Es aqui donde los poetas pueden ser tan peligrosos. ¢Han
notado alguna vez el extraordinario contraste entre las cosas que los poetas cantan en sus poemas y sus vidas
cotidianas? ¢Acaso no es tragico que eso pueda ser cierto en personas que tienen la habilidad de escribir
palabras tan hermosas y maravillosas sobre el amor? Cuando se leen las biografias de esos hombres, se
siente impresionado, asombrado, y cree que los hechos reales no pueden ser posibles. Es porque ellos nunca
han entendido el significado del amor. Ellos lo consideran como un asunto tedrico, como algo muy hermoso,
pero la verdad sobre el amor es que se trata del asunto mas practico del mundo.

Esa es la ensefianza de nuestro Sefior. "El que tiene mis mandamientos, y los guarda, ése es el que me ama"
(In. 14:21). jQué prosaico suena esto con todo nuestro asi Illamado concepto romantico del amor! Por
supuesto, no es de ninguna manera romantico; es ridiculo, es sentimental, es carnal. 'Esto es amor' dice
Cristo, 'que una persona guarde mis mandamientos'. Porque en el analisis final nuestro amor no sera probado
por lo que usted y yo digamos; es lo que hacemos. Ciertamente éste es el asunto esencial en la relacion entre
el marido y su mujer. No se trata de que una persona pueda escribir hermosas cartas, usar grandes
expresiones y grandes declaraciones de amor; la prueba del amor del hombre es su conducta en casa todos
los dias. No se trata de lo que él fue antes de casarse, ni de lo que es durante la luna de miel, ni de lo que es
durante los primeros meses de la vida matrimonial. La cuestion vital es ésta, ¢Cudl sera su comportamiento
cuando surjan problemas y dificultades, pruebas, enfermedad, y cuando entre a la edad ya mas adulta y
luego venga la ancianidad?

Muchos matrimonios se rompen porque las personas desde el comienzo no comprenden el significado del
amor. Recuerde como lo describe el apdstol en 1 Corintios 13 donde acentla su caracter esencialmente
practico. El nos dice que el amor se abstiene de hacer ciertas cosas, que hace otras, y finalmente lo resume
todo diciendo, ‘el amor nunca deja de ser'. Esa es la Prueba del amor. Si desea comprobar si el amor de un
hombre a su esposa es lo que debe ser, no escuche lo que dice, observe lo que hace y lo que es. Alli esta la
prueba.

Todo eso lo expresa el apostol aqui y lo hace de una manera por demas sorprendente. ‘Maridos, amad a
vuestras mujeres, asi como Cristo amo a la iglesia’. ;Como sabemos que él amé a la iglesia? Aqui esta la
respuesta: 'Y se entrego a si mismo por ella’. Pero el apdstol no se detiene alli. 'Maridos, amad a vuestras
mujeres, asi como Cristo amd a la iglesia, y se entregd a si mismo por ella, para santificarla, habiéndola
purificado en el lavamiento del agua por la palabra, a fin de presentarsela a si mismo una iglesia gloriosa,
gue no tuviese mancha ni arruga ni cosa semejante, sino que fuese santa y sin mancha’.

Miremos cuidadosamente esto y analicémoslo. Evidentemente hay tres sentidos en lo que el apéstol dice
aqui. ElI amor de Cristo, esta actitud de Cristo hacia la iglesia se demuestra principalmente en tres sentidos.
En primer lugar estd aquello que él ya hizo por la iglesia. Cristo amé a la iglesia y 'se entreg6 a si mismo por
ella’, es algo que ya ha hecho. Aqui, por supuesto, estamos tocando el corazén y centro mismo de la verdad
cristiana. Sin esto no habria iglesia. Esto fue lo primero que él hizo, y fue algo absolutamente esencial; este
es el fundamento. Y por eso el apostol dice, escribiendo a los corintios, ‘'Ningun hombre puede poner otro
fundamento’.

Esto es Jesucristo y lo que €l ha hecho. Por eso el apdstol estaba decidido a no conocer nada entre ellos, sino
‘a Jesucristo y a él crucificado'. Sin este fundamento no habria habido iglesia en Corinto ni en ninguna otra
parte. Y, por supuesto, esta es una verdad que se acentla en todas partes de las Escrituras. Recuerde la
historia del apostol despidiéndose de los ancianos de esta iglesia de Efeso. Se encuentra el relato en Hechos
20. El dice, "Mirad por vosotros... para apacentar la iglesia del Sefior, la cual él gand por su propia sangre™.
Eso es parte del gran romance de Cristo y la iglesia, del esposo y la esposa. El tuvo que comprarla antes de
tenerla por esposa. Aqui el apostol lo pone en términos de la iglesia como un todo, pero recordemos
claramente, y tengamos un concepto claro acerca de ello, que esto tiene vigencia para cada uno de nosotros,

32



para cada cristiano, para cada miembro de la iglesia. El apdstol no vacila en afirmar esto respecto de su
propio caso. En Calatas 2:20 dice, "Hijo de Dios, el cual me amo y se entregd a si mismo por mi". Cristo
amo a la iglesia y se dio a si mismo por ella—es cierto, pero también 'por mi', por cada uno de nosotros
como individuos.

El apostol ya ha introducido este gran tema en esta misma epistola. Lo hizo en 1:7 donde dice: "En quien
tenemos redencidn por su sangre, el perdén de pecados segun las riquezas de su gracia". Este también es el
gran tema del segundo capitulo: "Pero ahora en Cristo Jesus, vosotros que en otro tiempo estabais lejos,
habéis sido hecho cercanos"— ;Como?—"por la sangre de Cristo". "El es nuestra paz,... derribando la pared
intermedia de separacion”. El la ha abolido. ;Como? 'En su carne'. ™Y mediante la cruz reconciliar con Dios
a ambos en un sélo cuerpo, matando en ella las enemistades”. Y en efecto, en este preciso capitulo que
estamos considerando, el quinto capitulo, el ha introducido el mismo pensamiento en el versiculo dos: "Sed,
pues, imitadores de Dios como hijos amados. Y andad en am0 y se entreg6 a si mismo por nosotros, ofrenda
y sacrificio a Dios en olor fragante”. El lo sigue repitiendo, y nosotros también debemos seguir repitiéndolo.
Algunos necios dicen: "Ah, pero la cruz s6lo se aplica a mi conversion, a mi salvacion original, después yo
sigo..." jNo' jLos creyentes nunca se apartan de esto! Esto es algo que nunca deberiamos desear olvidar; es
algo que continda. Esto no solamente es el fundamento y la base, sino también es la fuente de la vida y el
poder que continda. 'Cristo amo a la iglesia, y se entregd a si mismo por ella’.

Entonces, lo que Pablo esta diciendo es esto—y se trata de doctrina suprema; no hay doctrina mayor que
esta—que cuanto hizo el Sefior Jesucristo lo hizo por la iglesia. 'Cristo amo a la iglesia, y se entrego a si
mismo por ella’. En su gran oracion sacerdotal nuestro Sefior recuerda a su Padre este hecho tal como quedo
registrado en Juan 17. Alli lo expresa de esta manera: "Padre, la hora ha llegado; glorifica a tu Hijo, para que
también tu Hijo te glorifique a ti; como le has dado potestad sobre toda carne, para que dé vida eterna a
todos los que le diste". Ellos son suyos, ellos son la iglesia. El dice: "No te ruego por el mundo, sino por los
que me diste”. Y aqui se nos recuerda que él murio por la iglesia. Nunca debemos quitar nuestra vista de
esto. EI muri6 por la iglesia; por nadie méas que por ella murid. Su muerte segin nos recuerda Calvino y
otros expositores, por el hecho de ser eterna y por el hecho de ser él el Hijo de Dios es suficiente para todo el
mundo pero solamente es suficiente para la iglesia. El propdsito de su muerte fue redimir a la iglesia. El se
dio a si mismo a la iglesia y a todos los que le pertenecen cuando ella sea completa, perfecta y entera. Dios
lo sabia todo desde la eternidad y el Hijo vino y se dio a si mismo por la iglesia.

Lo que debemos recordar entonces, es que nunca podriamos estar disfrutando de ninguno de los beneficios
de esta vida cristiana si él no hubiera hecho esto. Usted y yo tenemos que ser rescatados y redimidos antes
de poder pertenecer a la iglesia. Ninguna otra cosa nos convierte en cristianos. De paso recordemos esto.
Puede ser la persona de la moral més alta en todo el mundo, pero, eso nunca le hara un cristiano; ello nunca
lo convertira en un miembro de Cristo, nunca le hard un miembro de la iglesia. Hay una sola cosa que
convierte al hombre en miembro de la iglesia y es que Cristo le ha comprado con su propia sangre, y que €l
muri6 por esa persona y la redimid. Esta es la Unica entrada a la iglesia verdadera—no la visible, sino a la
verdadera, la invisible, el cuerpo espiritual de Cristo. Somos salvados 'por su preciosa sangre'.

Pero, notese que aqui, y particularmente aqui, la gran preocupacion del apostol es acentuar la verdad desde
el punto de vista de la grandeza del amor de Cristo hacia la iglesia. ¢Por qué hizo aquellas cosas y cdmo hizo
esas cosas por nosotros? En muchas partes de las Escrituras tenemos la respuesta. ;Como deberia amar un
marido a su esposa? Como Cristo amd a la iglesia y se entregd a si mismo por ella. ;Qué implica eso?
Quizéas la mejor declaracion a este respecto se encuentra en Filipenses 2:5. "Haya, pues, en vosotros este
sentir que hubo también en Cristo Jesus, el cual, siendo en forma de Dios, no estimd el ser igual a Dios
como cosa a que aferrarse, sino que se despojo a si mismo, tomando forma de siervo, hecho semejante a los
hombres; y estando en la condicion de hombre, se humill6 a si mismo, haciéndose obediente hasta la muerte,
y muerte de cruz”. ;Qué significa esto? Significa que esa es la forma en que Cristo amo a la iglesia, y se
entrego por ella. No se considerd a si mismo. Ese es el primer punto. 'No estimé el ser igual a Dios como
cosa a que aferrarse’. Esto significa que no considerd el ser igual a Dios como un premio al cual aferrarse. El
era el Hijo eterno de Dios; el habia compartido esa gloria con su Padre y el Espiritu Santo desde la
eternidad, sin embargo, no se aferrd a ella de modo de decir: ";Por qué he de ir a la tierra, por qué he de

33



poner aparte las sefiales de mi gloria, por qué he de descender y permitir que se me golpee y escupa?" jNo!
'‘No estimd el ser igual a Dios como cosa a que aferrarse’. No lo consider6 como algo a lo cual debia
aferrarse a toda costa puesto que le pertenecia por derecho. En cambio, 'se humillé a si mismo'. No tuvo
necesidad de hacerlo; no hubo compulsion, sino la que nace del amor. Si el Sefior Jesucristo se hubiese
considerado a si mismo, si hubiese considerado su propia gloria y dignidad eterna, nunca habria habido una
iglesia. El era Aquel a través de quien todas las cosas habian sido creadas; todos los angeles lo adoraban y
todos los grandes poderes y principados le tributaban obediencia. Lo adoraban como el Hijo y lo
glorificaban. ¢Que seria si él hubiese dicho, "Oh, no puedo, no puedo alejar todo eso de mi; debo tener este
respeto que se me debe, debo tener mi propia posicién”. El hizo justamente lo contrario, 'se humill6 a si
mismo'. Nacié como un bebé en la semejanza y forma de un hombre. Y no so6lo eso, incluso se hizo un
siervo. Absolutamente no pensé en si mismo. Si lo hubiera hecho, ninguno de nosotros habria sido salvo y
no habria iglesia. EI no habl6 de sus derechos; no hablé acerca de lo que le correspondia; no dijo, "¢ Por que
he de sufrir, por qué he de humillarme a mi mismo?" El no consider6 el precio, no considerd la vergiienza.
El sabia lo que estaba implicado, sabia que seria golpeado por aquellos fariseos y escribas y saduceos y
doctores de la ley, y que el pueblo lo escarneceria, y que le arrojarian piedras y que le escupirian. El sabia
que pasaria todo ello aunque nada habia hecho para merecerlo. Entonces, ¢por qué lo hizo? Por la iglesia,
por su amor a la iglesia. 'Se humill6 a si mismo, haciéndose obediente'. El tenia un s6lo pensamiento y ese
era el bien de la iglesia, el cuerpo que llegaria a ser su esposa. El estaba pagando por ella, la estaba
comprando, sin pensar mas que en ella. jNo era él, sino ella! 'Haya pues en vosotros este sentir'. jUstedes
maridos! 'Maridos, amad a vuestras mujeres asi como Cristo amo a la iglesia, y se entreg6 a si mismo por
ella’.

Pero, hay otro aspecto en esto que debemos acentuar a fin de extraer la profundidad de la ensefianza.
Nuestro Sefior hizo eso por nosotros, por la iglesia, mientras ain éramos pecadores, cuando aun estabamos
sin Dios, mientras ain éramos enemigos. El argumento de Pablo en Romanos 5 usa estos precisos términos,
‘A su tiempo murio por los impios’, 'siendo aun pecadores’. "Si siendo enemigos, fuimos reconciliados con
Dios por la muerte de su Hijo, mucho mas, estando reconciliados seremos salvos por su vida”. Notense estos
términos. Eramos 'impios', éramos ‘enemigos’, éramos 'pecadores’, éramos viles y no habia nada que pudiese
recomendarnos. Ustedes que creen que tienen que leer romances, y se deleitan en la historia de la cenicienta,
miren esto. Miren a la iglesia en su vileza, en sus harapos, en su pecado, en su enemistad, en toda su fealdad.
El Hijo de Dios, el Principe de gloria, la am6 mientras aun era asi, y a pesar de ello; la amé al mismo
extremo de entregarse por ella, muriendo por ella. 'Maridos, amad a vuestras mujeres, asi como Cristo amo a
la iglesia’. No se nos llama a hacer, en ese extremo, lo que él hizo. Pero, él, a pesar de todo, amo hasta el
punto de entregarse a si mismo; su sangre fue literalmente derramada por nosotros.

"Ahora bien", dice el apostol, "ustedes que se encuentran en esta relacion matrimonial, el uno encuentra en
el otro cosas que no les agradan y que no aprueban—deficiencias, faltas, fallas, pecados—entonces, ustedes
asumen una actitud critica, y se mantienen en su dignidad, y condenan, y pelean, y se separan. ¢Por qué?
Simplemente porque no logran comprender la forma en que ustedes mismos han sido salvados, la forma en
que han llegado a ser cristianos y miembros de la iglesia cristiana”. El les recuerda que si el Sefior Jesucristo
hubiese reaccionado hacia ellos como ellos reaccionan los unos respecto de los otros, jaméas habria habido
una iglesia. 'El amor nunca deja de ser', el amor sigue amando a pesar de todo. Ese es el amor con el cual
Cristo amé a la iglesia.

¢Acaso hay un error tan grave, vuelvo a preguntar, como el de separar la doctrina de la préactica? Cuan
culpables somos todos de esto. ¢Cuantos de nosotros hemos comprendido que siempre hemos de pensar del
matrimonio en términos de la doctrina de la expiacion? ¢Es esa nuestra forma comun de pensar del
matrimonio—maridos, mujeres, todos nosotros? ¢Es esa la forma en que pensamos instintivamente del
matrimonio—en términos de la doctrina de la expiaciéon? ;Ddnde encontramos lo que los libros tienen para
decirnos sobre el matrimonio? ¢En qué seccion? Lo encontramos bajo el tema de la ética. Pero ese no es el
lugar que le pertenece. Debemos considerar el matrimonio en términos de la doctrina de la expiacion.

Los cristianos mas necios son aquellos que sienten rechazo hacia la doctrina, v que desacreditan la
importancia de la teologia v la ensefianza. ;Y acaso eso no explica por qué fallan en la practica? Estas son

34



cosas que no se Pueden separar. No debe relegar la doctrina de la expiacion y limitarla s6lo a su conversién
o al estudio. ¢Por qué tantos cristianos no asisten a los servicios religiosos nocturnos? "Oh", dicen, "el
sermon va a ser sobre la cruz, es sobre el perdon, y ese es el comienzo de la vida cristiana. Yo ya soy
cristiano desde hace muchos afios y ldgicamente acerca de eso ya no hay nada nuevo que decirme”.
iCristianos necios! ¢Acaso se han cansado de escuchar de la cruz? ¢Es que ya saben tanto de ella, y la
entienden en una forma tan exhaustiva que ya no puede tocarles? "Ah", dice usted, "ahora quiero ensefianzas
maés elevadas, ahora quiero una ensefianza detallada de cémo he de vivir la vida santificada”. Pero, nunca va
a vivir la vida santificada, a menos que siempre esté junto a esa cruz, y a menos que ella esté gobernando
toda su vida, e influenciando toda su perspectiva y cada una de sus actividades. Aqui estamos en lo que se
Ilama la seccidn préactica de la epistola a los efesios, la segunda parte, donde Pablo se ocupa de temas
cotidianos; si, pero es precisamente en este contexto que repentinamente nos pone cara a cara con la doctrina
de la iglesia, y con la doctrina de la expiacion. No puede dejar atrés la cruz, nunca sera un cristiano tan
avanzado que ella s6lo le signifique el comienzo. Esa es la forma de arruinar los matrimonios y todo lo
demas. jNo! "Un amor tan asombroso, tan divino, demanda toda mi alma, mi vida, mi ser entero"—
iSiempre! Yo comienzo alli, pero, sigo alli; y jay de mi si alguna vez dejo de estar alli!

Ese es el primer punto que sefiala el apdstol—el amor de Cristo. Pero luego, prosigue al segundo punto—a
lo que Cristo, movido por este gran amor suyo, esta haciendo, o sigue haciendo por la iglesia. Esto el apostol
lo expresa en las palabras: "Y se entregd a si mismo por ella, para santificarla, habiéndola purificado en el
lavamiento del agua por la palabra™ (v. 26). Aqui tenemos otra de esas declaraciones grandes y sumamente
vitales. NOtese que este versiculo cumple dos funciones principales. La primera es lo que ya he mencionado,
y es que nos recuerda lo que el Sefior Jesucristo sigue haciendo por la iglesia. Pero, también tiene un
segundo propédsito. Nos dice por qué hizo lo primero. 'Se entregd a si mismo por ella, para..." (ése es el
propoésito)—alli estd su objetivo. ¢Por qué murié Cristo? EI muri6 'para santificarla, habiéndola purificado
en el lavamiento del agua por la palabra’. Esa es la ensefianza que encontramos aqui respecto de la doctrina
de santificacion. Todo ello se encuentra aqui—expiacion, justificacion, y ahora santificacion.

El primer punto que establecemos y acentuamos es el siguiente: El perddn vy la liberacion de la condenacion
y del infierno nunca son un fin en y por si mismos, y nunca deben ser considerados como tales; ellos no son
sino medios hacia otra meta. No puede quedarse s6lo con el perdon y la justificacion.

Miremos mas de cerca lo que el apostol ensefia aqui sobre esta gran doctrina de la santificacion. El primer
principio es que no hay ninguna cosa tan contraria a las Escrituras que separar la justificacion de la
santificacion. Muchas personas lo hacen. Ellas dicen: "Uno puede creer en el Sefior Jesucristo como
Salvador y entonces seran perdonados sus pecados Yy estara justificado. Y puede detenerse en ese punto”.
Luego ellas afiaden: "Por supuesto no deberia detenerse alli; deberia continuar hacia el segundo paso. Sin
embargo, hay muchos cristianos"—dicen ellos, "que se detienen en ese punto. Son personas que han creido
en Cristo para salvacion y estan justificadas y perdonadas; sin lugar a duda, son cristianos, pero cristianos
que no se han apropiado de la santificacion". En consecuencia los exhortan a 'apropiarse’ de la santificacién
asi como anteriormente se habian ‘apropiado’ de la justificacion. Tal ensefianza es una completa negacion de
lo que el apostol esta diciendo aqui, y es algo completamente ajeno a las Escrituras. La muerte de Cristo no
es solo para darnos perdon, y justificarnos, y presentarnos legalmente justificados ante los ojos de Dios. 'Se
entregd a si mismo por ella, para...". Este es solo el primer paso en una serie; en ningdn sentido se trata de un
ultimo paso y uno nunca puede detenerse alli.

El apdstol no sélo ensefia esto a los efesios; él lo ensefia a todas las iglesias. Se encuentra lo mismo en
Romanos 8:3, 4. También aparece en Tito 2:14: "Quien se dio a si mismo por nosotros para redimirnos de
toda iniquidad y purificar para si un pueblo propio, celoso de buenas obras”. Por ese motivo se dio a si
mismo por nosotros; no solo para que fueésemos perdonados, no meramente para salvarnos del infierno, sino
para purificar y separar un pueblo especial para si mismo que fuese celoso de buenas obras. Nuestro Sefior
lo dijo todo en su gran oracion sacerdotal (Jn. 17:19): ™Y por ello yo me santifico a mi mismo, para que
también ellos sean santificados en la verdad".

35



Detenernos en la justificacion no solamente seria un error de concepto; ademas seria algo imposible porque
es algo que hace Cristo; es Cristo quien lo hace en nosotros. El se dio a si mismo por la iglesia. ¢Por qué?
Para santificar y purificar la iglesia. Es él quien va a hacerlo. Todo el problema surge porque algunas
personas insisten en considerar la santificacion como un paso posterior que damos por nuestra propia
decision. Pero, en ninguna parte de las Escrituras se ensefia eso. La ensefianza de las Escrituras es ésta:
Cristo ha puesto su corazon y su afecto en la iglesia. jAlli esta la iglesia, bajo condenacion, en su pecado, en
sus harapos y en su vileza! Entonces vino él. Tuvo que ocurrir la encarnacién. El tomd sobre si mismo
'semejanza de carne de pecado’. El tomé sobre si mismo los pecados de la iglesia y los llevd en su propio
cuerpo al madero. El tomd el castigo, él murid, él hizo expiacidon, él nos ha reconciliado con Dios. De esa
manera la iglesia es librada de la condenacion. Pero con eso él no queda satisfecho. El quiere que ella sea
una iglesia gloriosa, él quiere 'presentérsela a si mismo una iglesia gloriosa que no tuviese mancha ni arruga
ni cosa semejante’. De modo que sin demora procede con los preparativos para lograr ese destino. EI no
puede detenerse en ese primer paso; continla para santificarla. En otras palabras, su muerte en la cruz por
nosotros y nuestros pecados simplemente fue el primer paso de un gran proceso. Y él no se detiene con el
primer paso. El tiene un propoésito completo para la iglesia y paso a paso va a realizar todo ese proceso.

Me gustaria expresarlo con todo vigor. Al final de cuentas nosotros no tenemos nada que decidir en este
asunto de la santificacion. Es algo que hace Cristo. EI muri6 por mi, y luego habiendo muerto por mi, él va a
limpiarme, santificarme, purificarme—es él quien va a hacerlo. Y no nos equivoquemos en esto. Si él ha
muerto por mi, él continuard con todo el proceso de santificacion; finalmente, él me hara perfecto. En esto
hay un elemento alarmante; pero es parte de la ensefianza fundamental de la Biblia. Si no nos sometemos
voluntariamente a esta ensefianza, él tiene otra forma de purificarnos; y él la utilizara—"porque el Sefior al
que ama, disciplina" (He. 12:6). El no va a permitir que se quede donde estaba en su impureza y vileza
diciendo: "Ahora estoy muy bien, Cristo ha muerto por mi, he sido perdonado, soy un cristiano”. jEl no se
va a quedar con eso! El le ha amado, le pertenece a él; y él le purificara. Si no quiere venir voluntariamente,
y de la forma correcta, él lo colocara en esta escuela de la que hemos leido en Hebreos. El va a quitar las
asperezas, él va a quitar la inmundicia y la vileza, él lo va a lavar. Podria ser que sea a través de una
enfermedad que él le envie. Estos 'predicadores de sanidad' que afirman que Dios nunca envia una
enfermedad, estan sencillamente negando las Escrituras. Uno de Sus métodos es la disciplina. Su posicion
puede empezar a desmoronarse, puede perder su trabajo, o alguno de sus seres queridos puede morir.
iCristiano! porque le pertenece, porque Cristo murié por usted, él le hara perfecto. En su necedad opdngase
a él como quiera, pero €l lo va a vencer, él va a purificarlo, él va a perfeccionarle. Esa es la ensefianza; es
algo que él hace. La santificacion no es algo que nosotros determinamos. 'Se entregd a si mismo por ella,
para santificarla, habiéndola purificado en el lavamiento del agua por la palabra’. Por lo tanto el primer
principio que debemos comprender es que la santificacion es fundamental y esencialmente algo que hace el
Sefior Jesucristo en nosotros. El tiene sus propios métodos para hacerlo. Esto incluye, por supuesto,
obediencia de nuestra parte. Sin embargo, no debe poner todo el énfasis alli. La decision respecto de la
santificacion no nos corresponde a nosotros; es suya. La decision fue tomada en la eternidad antes de la
fundacién del mundo. Esta actividad es suya. Es una operacion suya; y habiendo muerto por nosotros, €l la
hara. Si le resiste, lo hara en perjuicio propio. El conduciré a cada uno de los hijos que han sido llamados a
esa gloria final y sempiterna. Tal como se expresa en Hebreos 12, si él no procede de esa manera con
nosotros, somos 'un bastardo' y no un verdadero hijo (He. 12:5-11).

Este es entonces el gran principio que constituye la base de esta ensefianza apostdlica. ¢De qué manera lo
ejecuta Cristo? La respuesta se encuentra en la palabra 'santificar': '‘Asi como Cristo amé a la iglesia, y se
entregd a si mismo por ella, para santificarla’. Esta palabra 'santificar' es utilizada en muchas formas
diferentes en la Biblia, pero su significado principal es ‘poner aparte para Dios, para su posesion peculiar y
para su uso'. Se ve, por ejemplo, que en Exodo 19 el monte sobre el cual Dios fue al encuentro de Moisés
para darle los Diez Mandamientos, fue 'santificado' en ese sentido. Se lo llama 'el Monte Santo' porque fue
puesto aparte. No hubo cambio alguno en la montafa, pero la montafia fue apartada para el proposito de
Dios, para el uso de Dios, para la posesion peculiar de Dios. De la misma manera los utensilios que eran
usados en la ceremonia del templo, también estaban santificados, habian sido apartados. No hubo ningin
cambio material en las copas y las fuentes, pero habian sido apartadas para ser utilizadas solamente en el
templo y para el servicio de Dios, ya no podia ser aplicada al uso comun. Ser santificado significa ser

36



apartado para los usos y propdsitos especiales de Dios como su posesion peculiar. De manera que nosotros
somos "pueblo para su propia posesion'.

Después surge aqui un segundo significado. Puesto que fueron apartados de esta manera, también fueron
'hechos santos'. Ahora bien, en nuestro pasaje aqui no puede haber duda sobre el significado de esta palabra
'santificacion’. Lleva en si esa primera connotacion. 'Para santificarla’. Tiene el significado de ‘apartar para si
mismo’, ‘separar de cualquier otra cosa para su propia posesion, para su propio uso, para su propio deleite'.
Aqui no significa sino eso, porque notamos que el apostol afiade la palabra 'purificar’, supliendo el segundo
significado de santificacion. El apdstol la subdivide en dos pasos. jAqui esta la iglesia en sus harapos, en su
inmundicia y vileza! Cristo ha muerto por ella, él la ha salvado de la condenacion. El la rescata de donde se
encontraba y la pone aparte para si mismo. Ella es "librada de la potestad de las tinieblas, y trasladada al
reino de su amado Hijo" (Col. 1:13). Esto significa que ella es transportada fuera del mundo a la posicién
especial que como iglesia debe ocupar.

Esto es algo maravilloso. Esto es lo que el Sefior Jesucristo ha hecho con la iglesia. Lo mismo ocurre cuando
un hombre descubre que sus afectos y su amor se dirigen a una muchacha de entre mil. El la escoge para si
mismo, la selecciona de entre todas las demas. "Ella sera mia", dice él. Asi que la separa, la aisla, la
'santifica’, la aparta totalmente. El la quiere para si mismo. Esa es la sencilla verdad acerca de cada uno de
nosotros como cristianos, y miembros de la iglesia cristiana en el sentido real. ¢ Se habia dado cuenta que el
Sefior de Gloria, el eterno Hijo de Dios, nos ha apartado, nos ha aislado para si mismo, para que nosotros
fuésemos 'un pueblo de su posesién peculiar'?

Permitanme recordarles otra vez 1 Pedro 2:9 que expresa tan gloriosamente esta verdad. ¢En realidad sabe la
verdad acerca de si mismo en este preciso instante? "\Vosotros sois linaje escogido, real sacerdocio, nacion
santa (apartada)”. No somos perfectos ni libres de pecado, pero somos ‘una nacion santa' en el sentido de que
SOMOS un grupo, una nacién de personas apartadas. Y Pedro se extiende aun mas alla, 'un pueblo peculiar'—
‘un pueblo para su posesion peculiar y personal'—'para que anuncien las virtudes de Aquel que os llamé de
las tinieblas a su luz admirable'. Eso es lo que Cristo ha hecho por la iglesia. EI nos ha llamado afuera. Ese
es uno de los significados de la palabra 'ecclesia'—Ilos que 'son llamados afuera’. Hemos sido llamados fuera
del mundo, reunidos aqui para formar este cuerpo, esta esposa para Cristo. Y entonces Cristo procede a
obrar con nosotros.

En otras palabras, para usar nuevamente el lenguaje de Pedro en este mismo capitulo, nosotros como
cristianos somos solamente ‘extranjeros y peregrinos' en este mundo. Notense como él lo ha expresado:
"Amados, yo 0s ruego como a extranjeros y peregrinos' (v. 11). Ya no pertenecemos mas a este mundo.
Hemos sido tomados de él, hemos sido separados, santificados. Aqui somos solamente extranjeros y
peregrinos; ya no pertenecemos a ese reino como antes perteneciamos. El apostol Pablo ya dijo todo esto al
final de Efesios 2. El dice: "Asi que ya no sois extranjeros ni advenedizos, sino conciudadanos de los santos,
y miembros de la familia de Dios". Antes eran extrajeres para esto, pero ahora pertenecen a esto y son
extranjeros para aquel otro mundo—santificados, apartados para él mismo. Esto, interpretado, significa que
la esposa ya no es libre para hacer algunas de las cosas que hacia antes, en cambio ahora vive para su marido
y él vive para ella. EI marido no mira a otras mujeres, porque su esposa es la que él ha escogido, separado,
santificado para si mismo. Esa es la forma en que Cristo mira a la iglesia. Esa es la forma en que un marido
debe considerar a su esposa. Y nosotros, como esposa de Cristo, ya no deberiamos pensar en nosotros
mismos como libres, como perteneciéndonos a nosotros mismos, sin decidir ya lo que hemos de hacer, sin
seguir perteneciendo al mundo.

Permitanme dejar todo esto expresado en forma de pregunta. Me estoy dirigiendo a los miembros cristianos
de la iglesia. Dejaremos la aplicacion practica referida a los maridos para después. Esta es la pregunta
practica que quiero dirigir a cada uno que afirma ser creyente en el Sefior Jesucristo, a cada uno que dice 'yo
creo que Cristo ha muerto por mi y por mis pecados, para rescatarme’. ;Esta consciente del hecho de que
Cristo le ha apartado y que él le esta santificando? Porque, créame, si no lo estd, se esta engafiando y
mintiendo a si mismo pensando que el ha muerto por usted. Cuando Cristo muere por un individuo, siempre
lo conduce a esa posicion peculiar. 'Se entregd a si mismo por ella, para...". Ese fue su primer paso; pero

37



nunca se queda alli. Ese es el paso preliminar que lleva a la santificacién. De modo que es en vano decir que
Cristo ha muerto por nosotros si no somos conscientes de que €l nos ha separado. ;Sabe con certeza que ya
no pertenece al mundo, que ha ocurrido un cambio en su ser, que ha sido transportado, que ha sido
‘trasladado del reino de las tinieblas al reino del amado hijo de Dios'? ¢Siente usted ser un extrafio aqui?
¢Dice con Pablo: 'Nuestra ciudadania esta en el cielo'? (Fil. 3:20). "El se dio a si mismo por ella, para...para
poder ponerla aparte para si mismo, su propia posesion peculiar”. Qué inmenso privilegio es llegar a ser
cristiano, de pertenecer a la compaiiia de aquellos por quienes murié Cristo, y a quienes esta preparando
para si mismo—pertenecer a los que han sido apartados del mundo para 1 gloria que hemos de disfrutar con
él. Maridos, de esa manera amad a vuestras mujeres.

LA PURIFICACION DE LA ESPOSA
Efesios 5:25-33

Al considerar la afirmacién que el apostol hace respecto de los deberes de los esposos hacia sus esposas,
estamos prestando atencion a la ensefianza referida a nuestro Sefior en su relacion con la iglesia. Hemos
visto su preocupacion por ella, su actitud con respecto a ella. Hemos acentuado como dicha actitud y
preocupacion han sido expresadas en la accion, en la practica. Hemos visto lo que el Sefior ha hecho por la
iglesia: 'y se entreg6 a si mismo por ella’. También hemos considerado lo que ain estd haciendo por la
iglesia. Lo primero lo hizo una vez para siempre—se dio a si mismo por ella. Pero no se queda alli; el sigue
haciendo algo en la iglesia y por la iglesia.

También hemos analizado la palabra 'santificar' y su significado. El Sefior ha apartado a la iglesia para si
mismo. Nosotros somos su 'pueblo adquirido’, un pueblo para su posesion propia, peculiar y especial. Somos
su esposa. El la ha puesto aparte, él la ha apartado para poder hacer ciertas cosas por ella.

Ahora continuamos a partir de ese punto. La siguiente palabra que encontramos es 'purificar’. 'Para
santificarla, habiéndola purificado en el lavamiento del agua por la palabra’. Es mediante esta palabra
‘purificar' que se presenta ante nosotros la idea de lo que normalmente Illamamos 'santificacion'.

Aqui debemos tener cuidado de notar el contenido completo de esta palabra 'purificar’. Algunas personas
querran limitarlo al hecho de haber sido lavados de la culpa de nuestros pecados. Pero, evidentemente, eso
no es suficiente. Ese aspecto ya lo hemos encontrado en la afirmacion de que El se dio a si mismo por la
iglesia y la separo. Esa idea implica que hemos sido librados de la culpa de nuestros pecados; sin embargo
no estoy dispuesto a discutir con aquellos que desean incluirla en el significado de esta palabra 'purificar'.
Ciertamente, Cristo nos purifica de la culpa de nuestro pecado; pero esta palabra nos lleva mas alla. Creo
poder probar que no se trata de un mero asunto de opiniones. Pablo afiade aqui que la purificacion es
efectuada 'en el lavamiento del agua por la palabra’, y este hecho en si comprueba que se trata de un proceso
que va de continuo en continuo. El lavamiento de la culpa del pecado se realiza una vez para siempre. Se
trata de una sola operacion; pero luego hay una operacion continuada, 'para santificarla, habiéndola
purificado en el lavamiento del agua por la palabra'. Esta afirmacion demuestra que no se trata solamente de
librarse de la culpa, pero el versiculo 27 lo establece en forma aun mas positiva: "Para santificarla,
habiéndola purificado en el lavamiento del agua por la palabra, a fin de presentarsela a si mismo una iglesia
gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga ni cosa semejante, sino que fuese santa y sin mancha". Estas
palabras definen el objetivo ultimo de Cristo: que la iglesia no s6lo quedase librada de la culpa del pecado,
sino que también quedase total y completamente librada de todo pecado cualquiera sea su forma o tipo. Sin
duda Top-lady logra una expresion perfecta de la idea al ponerla de la siguiente manera:

Sé la doble cura del pecado,
De su culpa y poder, déjame librado.

38



El Nuevo Testamento nunca se detiene en la culpa misma; siempre se extiende también a la idea de nuestra
purificacion referida tanto al poder como a la culpa del pecado. Por cierto, a esto quiero afiadir un elemento
mas. Esta purificacién no solamente se refiere al poder del pecado y a su culpa, sino también a la
contaminacion que causa. Muchas veces se olvida este tercer aspecto. Verd que muchas sociedades
mencionan en sus ‘fundamentos de fe' el poder del pecado, ignorando la contaminacion que el mismo causa.
Sin embargo, en muchos sentidos, lo mas terrible de la caida es que ha contaminado toda nuestra naturaleza.
En gran parte, el pecado tiene tanto poder sobre nosotros por haber contaminado nuestra naturaleza. Esto es
lo que el apostol describe tan graficamente en Romanos 7: Yo sé que en mi, esto es, en mi carne, N0 mora
el bien". Pues bien, eso es corrupcién y no poder. Es una condicion previa al poder; su raiz esta en nuestras
naturalezas contaminadas, mancilladas y arruinadas y llenas de impurezas. Es producto de la caida y por eso
el pecado es tan poderoso en nosotros. Por eso no s6lo necesitamos ser purificados de la culpa del pecado,
no tan solo de su poder, sino particularmente de esta terrible corrupcion de pecado, de toda su impureza y
perversion.

El pecado penetra la trama misma de la naturaleza humana; nuestras naturalezas se han envilecido, dividido
y pervertido. jCuan importante es comprender que esto es cierto en cada uno de nosotros! No es que por
naturaleza seamos neutrales para luego ser tentados desde afuera. jNo! Hemos 'nacido en pecado’, somos
‘formados en iniquidad’. "En pecado me concibié mi madre”, esa es la ensefianza de las Escrituras (Sal.
51:5). Al comienzo de su segundo capitulo el apdstol ya habia afirmado esto con toda claridad al decir:
‘Estabais muertos en vuestros delitos y pecados’. Luego menciona ‘la voluntad de la carne y de los
pensamientos'. Esa es otra forma de describir esta ‘ley en mis miembros'. Esto no es sélo poder, esto es una
infeccion, verdaderamente, como ya he dicho, es una corrupcién. Es corno un torrente que viene
contaminado en su misma fuente en vez de contaminarse a lo largo de su curso. Es de esto de lo que
debemos estar purificados antes de poder ser presentados por el Sefior a si mismo ‘como una iglesia gloriosa,
gue no tuviese mancha ni arruga ni cosa semejante; sino que fuese santa y sin mancha'.

Por eso la pregunta para nosotros es ésta: ;Como se logra esto? El apdstol dice que esto se efectta 'en el
lavamiento del agua por la palabra’. Aqui tenemos una frase importante y muy dificil—una frase que muchas
veces ha sido mal entendida y mal interpretada. Muchas personas ven aqui la ensefianza de lo que ellos
Ilaman 'la regeneracion bautismal'. Segun esta ensefianza somos librados y purificados totalmente del pecado
mediante el bautismo. Este fue un error que durante los primeros siglos se introdujo a la iglesia; el error es
perpetuado por la ensefianza de la Iglesia Catolico-romana; y por otras formas de catolicismo, incluso hasta
los dias de hoy. No voy a entrar a todos esos detalles. Creo que es una interpretacion completamente
artificial de las palabras, la imposicion de un significado sobre ellas, que si las considerdsemos naturalmente,
tomando el valor que tienen a primera vista, ellas nunca habrian sugerido semejante interpretacion. Por
supuesto, esa interpretacion fue introducida para satisfacer las ansias de poder de la iglesia y todos aquellos
que aun la ensefian, cualquiera sea su forma de catolicismo, siguen siendo culpables del mismo error. No se
trata aqui de alguna operacion magica que tiene lugar durante el bautismo, ni se trata de la formula particular
que se utilice durante él. Algunos han acentuado este Ultimo aspecto afirmando que lo importante es la
palabra pronunciada por el hombre que esta bautizando al nifio, y que la férmula es la que suple el poder y
su eficacia. Repito, eso no es sino sacerdotalismo; no es sino una forma de implementar la autoridad del
sacerdocio.

Pero entonces, ¢qué ensefia esta palabra? Obviamente aqui hay una referencia al bautismo, al hecho y al acto
del bautismo. Por supuesto, eso no nos sorprende porque aqui estamos tratando con personas que antes eran
paganas. Son personas que escucharon el evangelio, lo creyeron, y luego, antes de ser admitidas en la
iglesia, tenian que ser bautizadas; habiendo sido bautizadas eran recibidas en la membresia de la iglesia
cristiana. Por eso, pensaban en el bautismo como en algo cuyo propdsito era representar esta purificacion,
esta liberacion de un reino y el 'traslado’ a otro reino. Por eso, ahora encontramos al apdstol Pablo
expresandolo al escribir a la iglesia de Corinto: "¢ No sabéis que los injustos no heredaran el reino de Dios?
No, ni los fornicarios, ni los iddlatras, ni los adulteros, ni los afeminados, ni los que se echan con varones, ni
los ladrones, ni los avaros, ni los borrachos, ni los maldicientes, ni los estafadores, heredaran el reino de
Dios. Y esto erais algunos; mas ya habeéis sido lavados, ya habéis sido santificados, ya habéis 3'do
justificados en el nombre del Sefior Jesus, y por el Espiritu de nuestro Dios" (1 Cor. 6:9-11). Alli vuelve a

39



utilizarse la misma idea del 'lavamiento’. EI apostol dice, “ustedes eran asi; ya no estan en esa condicion;
ahora son santos en la iglesia—han sido lavados”. Uno de los propositos del bautismo es representar ese
cambio.

El pensamiento del apostol Pedro en 1 Pedro 3:20, 21 es muy similar. Alli se refiere a los espiritus
encarcelados, "los que en otro tiempo desobedecieron, cuando una vez esperaba la paciencia de Dios en los
dias de Noé, mientras se preparaba el arca, en la cual pocas personas, es decir, ocho, fueron salvadas por
agua. El bautismo que corresponde a esto ahora nos salva (no quitando las inmundicias de la carne, sino
como la aspiracion de una buena conciencia hacia Dios) por la resurreccion de Jesucristo, quien habiendo
subido al cielo estd a la diestra de Dios". Alli se encuentra con suficiente claridad la idea que estamos
considerando en esta declaracion a la cual estamos dedicando nuestra atencion. El bautismo es una figura,
una representacion simbolica de lo que el Sefior Jesucristo hace por nosotros en este proceso de la
santificacion. Por lo tanto, el objeto del bautismo es representar eso y sellarlo en nosotros sobre nuestras
mentes y nuestros corazones. No es mas. El bautismo en si y por si mismo no hace nada. El mero hecho de
ser bautizado no nos cambia en absoluto. Esa es la idea erronea de los sacramentos. El término técnico
utilizado por los catdlico-romanos, y toda la ensefianza catolica es que los sacramentos actuan y son eficaces
'ex opere operato'. En otras palabras, que los sacramentos actlan en y por si mismos independientemente de
cualquier actividad de parte de los recipientes. EI hecho en si del bautismo le otorga la regeneracion a un
nifio o a un adulto.

En las Escrituras no hay tal ensefianza. El bautismo es, como dice Pedro, 'una figura'; es una representacion
dramaética. Por supuesto lo mismo ocurre con la Cena del Sefior. No creemos que el pan sea transformado en
el cuerpo mismo de Cristo. Se trata de una representacion. Efectivamente, el Sefior dice: miren este pan;
cuando se retnan para comerlo, que ese pan les recuerde y les represente en forma figurada mi cuerpo roto.
Y lo mismo ocurre con el vino; 'esta copa es el nuevo pacto'. Esa es nuestra respuesta a los catélico-romanos
que afirman que el vino es transformado en sangre. Ellos afirman que debemos tomar literalmente estas
palabras. Bien, si lo toma literalmente, lo que nuestro Sefior dijo fue 'esta copa’; no dijo 'este vino', dijo 'esta
copa es el nuevo pacto en mi sangre’, demostrando asi que es simplemente representativo y simbolico.

Lo mismo ocurre con el bautismo. (Qué representa el bautismo? Evidentemente representa que somos
lavados de la culpa del pecado. Alli estabamos; éramos pecadores y estabamos en pecado bajo la ira de Dios.
De eso hemos sido librados por nuestra fe en el Sefior Jesucristo, mediante lo que €l hizo por nosotros. El
bautismo nos recuerda esa liberacion. En segundo lugar nos recuerda que somos purificados del poder y de
la contaminacion del pecado. Es una especie de 'lavamiento’, una representacion simbolica de un proceso
purificador. Esa idea también estd incluida. Y en tercer lugar, expresa todo el concepto de nuestra
introduccién a Cristo mediante el Espiritu Santo. Recuerdan que Pablo, escribiendo a los corintios (1 Cor.
10) afirma que los israelitas fueron bautizados en (unidn a) Moisés mediante la 'nube’ que permanecia sobre
ellos.

Los israelitas no fueron sumergidos en la nube; la nube se mantuvo sobre ellos. De la misma manera el
bautismo representa el hecho de que somos introducidos a Cristo mediante el Espiritu Santo. Esa es la idea
completa que Pablo tiene en mente aqui—nuestra union con Cristo. 'Somos miembros de su cuerpo, de su
carne y de sus huesos'. ;A qué se debe esto? Se debe a que 'somos bautizados por un Espiritu e introducidos
a Cristo’; de modo que el bautismo tambiéen representa eso. jEntonces aqui tenemos su significado! Es una
representacion simbdlica externa de tres aspectos que el apostol acentia en forma tan prominente en esta
seccion particular.

Es obvio entonces, que el principal proposito de Pablo aqui es mostrarnos como Cristo esta purificando a la
iglesia y preparéndola para si mismo; y que lo hace a través del Espiritu Santo. Evidentemente no fue una
casualidad que cuando el Sefior, en ocasion de su bautismo, estaba en medio del Jordan, el Espiritu Santo
descendiera sobre €l en forma y aspecto de una paloma. De modo que en un bautismo siempre hemos de
pensar en ese aspecto, en la venida del Espiritu Santo a nosotros y sobre nosotros, para introducirnos a
Cristo y proceder con su obra y el proceso de la santificacion.

40



Con esto ya es suficiente para la consideracion de la frase y sus términos individuales. Es una frase muy
dificil y siempre ha causado bastante discusion — ‘el lavamiento del agua'. Pero por supuesto, el término
verdaderamente importante aqui es 'la palabra'. "Para santificarla, habiéndola purificado en el lavamiento del
agua por la palabra™. O bien, si le ayuda un cambio en el orden de la frase, ‘para que él pueda purificarla
mediante la palabra, a través del lavamiento de agua'. El elemento vital aqui es la expresion 'por la palabra'
que deberia ser relacionada a la palabra 'purificar'. El bautismo es una representacion de ello, pero no es sino
una representacion. La misma obra de santificacion es obrada por o a través de la Palabra, y el Espiritu
Santo realiza esta obra en nosotros con la instrumentalidad de la Palabra. Es de suprema importancia que los
cristianos se apropien y entiendan esta verdad. El instrumento utilizado por el Espiritu Santo en nuestra

purificacion es 'la Palabra'.

Esta es la ensefianza esencial del Nuevo Testamento en cuanto a la santidad y la santificacion; es algo que el
Espiritu Santo obra en nuestro interior utilizando la Palabra. Y que acentuemos que se trata de un proceso.
Es una purificacion progresiva hasta que quedemos libres de toda mancha, o arruga o cosa semejante; libres
de toda mancha hemos de ser totalmente santos. Hay personas que ensefian que en realidad el cristiano es
una persona salvada, pero que continta en sus pecados. Mientras él ‘habite en Cristo’ sera guardado de
cometer pecado, pero que no hay cambio en cuanto a la contaminacion con el pecado. Se atendera a esto
recién en la hora de la muerte. Pero, evidentemente, de acuerdo a esta ensefianza, eso es un error. Aqui
leemos de un proceso de purificacion; un proceso que continda. A medida que una persona continua
viviendo la vida cristiana deberia haber cada vez menos de esa contaminacion del pecado en él; a medida
que este proceso continua él deberia ser paulatinamente santificado. No s6lo queda capacitado para resistir el
poder del pecado; el cristiano es llevado paulatinamente a un estado final de perfeccion. Y esto es hecho por
medio de la Palabra. 'Por la Palabra'.

El gran principio que debemos captar es que las operaciones del Espiritu Santo en nosotros generalmente
son obradas en y a traves de 'la Palabra'. Por eso siempre es peligroso separar al Espiritu Santo de la Palabra.
Muchas personas lo han hecho asi y entonces con frecuencia surgieron graves excesos, En efecto, la
separacion virtual del pueblo llamado cuaqueros de la fe cristiana se debe precisamente a esto; ellos pusieron
tanto énfasis en la 'luz interior' que pasan por alto la Palabra. Ellos tienden a decir que la Palabra carece de
importancia; lo que importa es esa luz interior. Finalmente llegaron al punto donde quedaron mas o menos
enajenados de las doctrinas del Nuevo Testamento, siendo el Sefior Jesucristo apenas necesario a su sistema.
Tambien hay otros que han acentuado al Espiritu Santo a tal extremo que lo han separado de la Palabra. No
quieren ser ensefiados, no quieren recibir la instruccién; en cambio, viven en un reino de sentimientos,
emociones y experiencias. Propician un éxtasis que con frecuencia los conduce sélo al 'naufragio de su fe', y
maés allg, a graves excesos de inmoralidad y fracaso. La Palabra y el Espiritu Santo generalmente van juntos.
La Palabra ha sido dada por el Espiritu y €l utiliza su propia Palabra. Es el instrumento que utiliza. No estoy
negando que el Espiritu pueda hablarnos directamente; pero estoy afirmando que eso es algo excepcional. Y
voy mas alla y afirmo que cualquier cosa que podamos considerar obra del Espiritu en nuestro interior
siempre debe ser probada por la Palabra. El Espiritu Santo nunca hara nada que contradiga a su propia
Palabra. De modo que somos exhortados a ‘probar los espiritus’, a ‘poner los espiritus a prueba’, a 'someter
los espiritus a un examen'. No todos los espiritus son de Dios y por eso se necesita prueba, un examen de
cualquier espiritu en particular. (Qué cosas proveen tal prueba? La Escritura. De modo que esta obra es
hecha por el Espiritu, pero es hecha a través y por medio de la Palabra.

Permitanme establecer més este punto porque es de vital importancia. Para demostrar sin dejar lugar a dudas
que toda la obra del Espiritu en la vida de un creyente es hecha por medio de la Palabra, comencemos con
nuestra regeneracion. Santiago lo expresa de esta manera: "Por lo cual, desechando toda inmundicia y
abundancia de malicia, recibid con mansedumbre la palabra implantada, la cual puede salvar vuestras
almas". La Palabra. Nuevamente, es Santiago quien lo expresa de esta manera: "El, de su voluntad, nos hizo
nacer por la palabra de verdad, para que seamos primicias de sus criaturas” (Stg. 1:21, 18). Pedro ensefia lo
mismo: "Siendo renacidos no de simiente corruptible, sino de incorruptible, por la palabra de Dios que vive
y permanece para siempre” (1 P. 1:23). La regeneracién es obra del Espiritu Santo, pero él la realiza
mediante la Palabra—'siendo renacidos, no de simiente corruptible, sino de incorruptible, por la Palabra de
Dios'. Es la Palabra que, usada por el Espiritu, nos da esta nueva vida. Y nuevamente, consideren lo que

41



Pablo dice en 1 Tesalonicenses 2:3: "Por lo cual también nosotros sin cesar damos gracias a Dios, de que
cuando recibisteis la palabra de Dios que oisteis de nosotros, la recibisteis no como palabra de hombres, sino
segun es en verdad, la palabra de Dios, la cual actla en vosotros los creyentes”. La Palabra realmente esta
obrando en nosotros que creemos. Ella nos introdujo a la vida eterna, ella continta su obra eficaz en
nosotros. "Ocupaos en vuestra salvacion con temor y temblor porque Dios es el que en vosotros produce asi
el querer como el hacer, por su buena voluntad” (Fil. 2:12, 13). ¢De qué manera lo hace Dios? A través de su
Palabra.

Permitanme darles otros ejemplos de este idéntico asunto. Nuestro Sefior mismo lo ensefi6 con toda sencillez
y claridad. En Juan 8:30 encontrara un relato de como el Sefior estaba predicando cierto dia, y se nos dice
que al oir ellos sus palabras muchos creyeron en él. Luego leemos esto en el versiculo 31: "Dijo entonces
Jesus a los judios que habian creido en €l: Si vosotros permaneciereis en mi palabra, seréis verdaderamente
mis discipulos; y conoceréis la verdad, y la verdad os haré libres”. Notan que ellos deben ‘continuar en su
palabra’ y si ellos lo hacen asi 'la verdad los hara libres'. Vuelva a escucharlo en Juan 15:3: "Ya vosotros
estais limpios por la palabra que he hablado". Es la Palabra la que purifica. Luego hay dos ejemplos de esto
en Juan 17: "Santificalos en tu verdad; tu palabra es verdad"”. El Sefior estd dejando a sus discipulos en el
mundo, y el enemigo estd atacando. Entonces dice: "No ruego que los quites del mundo, sino que los
guardes (los purifiques, los libres) del mal. Santificalos en tu verdad; tu palabra es verdad”. Y luego se nota
aquella tremenda declaracién donde el Sefior dice: "Y por ellos yo me santifico a mi mismo". Ahora él esta
mencionando el hecho de apartarse a si mismo para la muerte en la cruz. ¢Por qué va a hacer esto? 'Para que
también ellos sean santificados en la verdad'. Este, entonces, es el gran principio que encontramos, ensefiado
en todas partes del Nuevo Testamento. Cristo esta purificando a la iglesia a través de la obra del Espiritu
Santo a quien él ha enviado, y éste utiliza la Palabra para cumplir su obra.

Pero, ello nos deja ante esta pregunta vital: ;Cudl es la Palabra que usa el Espiritu Santo? Nosotros vamos a
ser santificados por medio de esta 'Palabra’. ;Cuél es la Palabra de la santificacion? ;Cual es la ensefianza
que conduce a nuestra progresiva santificacion y liberacion del poder y la contaminacién del pecado? Aqui,
otra vez, hay un punto de importancia vital en todo este asunto de la doctrina de la santificacion; de veras
hay mucho peligro de estrechar este mensaje referido a la santificacién y limitarlo a alguna ensefianza
especial o formula sobre la santificacion. Estamos todos familiarizados con tales ensefianzas. EXisten
aquellas personas que afirman que la santificacion (y este es el propio término de ellos) es 'relativamente
sencilla’. Afirman tener un mensaje especial sobre la santificacion y la santidad que segun ellos es 'muy
simple'. En realidad se limita a esto: 'Confie y obedezca y deje que Dios obre'. Ellos afirman que esa es la
enseflanza de las Escrituras referidas a la santificacion. Luego verd que ellos presentan su ensefianza con
mucha frecuencia, por no decir generalmente, en términos de algunas historias del Antiguo Testamento,
respecto de las cuales pueden dar rienda suelta a su imaginacion. Su Unica preocupacion es presentar esta
férmula, esta formula sencilla, segun afirman ellos, sobre la santificacion. "Es algo muy simple;
sencillamente deja de luchar y de combatir, y simplemente ‘confia y obedece’; 'lo recibe por fe', cree que lo
ha recibido, y entonces sigue adelante". Segun ellos no hay mas que afiadir o hacer.

¢Pero concuerda esto con la Palabra? ;Es esa 'la Palabra' que conduce a nuestra santificacion? ;Acaso en
alguna parte de las Escrituras se representa la santificacion como una mera ‘formula’ que se traza, y luego
mas 0 menos pasa por alto todas las epistolas del Nuevo Testamento y sus ensefianzas, y se limita a
encontrar ilustraciones de este sencillo proceso en diferentes narraciones del Antiguo Testamento?
Seguramente eso significa mutilar la ensefianza de las Escrituras. ¢Cual es esta Palabra que nos ensefia la
santificacion, y que nos santifica? Por supuesto, la respuesta es esa Palabra, la Biblia entera, la verdad
completa que se encuentra en la Biblia o en cualquiera de estas epistolas del Nuevo Testamento. ¢Por qué es
que el apostol Pablo se tomé el trabajo de escribir esta carta a los efesios? La escribié para que su
santificacion fuese promovida. Ellos habian creido la verdad tal como él lo recuerda en el capitulo uno. Pero
él quiere que crezcan en gracia, quiere que se desarrollen, quiere que se libren del pecado—de su culpa, su
poder y su contaminacion. Quiere hacerles ver que el objetivo es que ellos sean perfectos y santos,
totalmente puros y sin mancha; y él escribe para que ellos puedan ser llevados a este punto. Ellos deben
atravesar este proceso. Toda esta epistola trata sobre la santificacion. Esta es 'la Palabra’. No se trata de una
Pequefia formula que es 'muy simple' que se limita a aplicar, y entonces 'la tiene'. jDe ninguna maneral!

42



Tiene que entrar a todo lo que encuentra en esta epistola. En otros términos, la Palabra por la cual somos
santificados £s la ensefianza biblica en su totalidad. Se trata particularmente de todas las grandes doctrinas
que se ensefian a lo largo de la Biblia; y recién cuando comprendemos esto vemos cémo aquella otra idea
que tiende a estrechar y limitar la santificacion y la ensefianza de la santidad a una simple formula, es en
altimo analisis, una manera de pasar por alto la mayor parte de la Biblia.

¢Cual es la Palabra mediante la cual nos santifica el Espiritu Santo? En primer lugar, y sobre todas las cosas,
es la palabra acerca de Dios. Cuando se ensefia la santificacion, no comienza con el hombre. Sin embargo,
esa es la manera comun de hacerlo, ¢no es cierto? Ellos dicen: "¢ Acaso hay algun fracaso en su vida? ¢Es
desdichado? ¢Hay algo que le hace tropezar? ;Se enferma con facilidad? ¢Vive una vida de derrotas?" Ellos
comienzan con esto. Luego dicen, "Preste atencién. Puede ser librado de estos problemas. Lo Unico que
tiene que hacer es rendirse respecto de ese problema; limitese a entregarlo al Sefior y él lo librara. El se lo va
a quitar, y luego todo lo que hace es habitar en él, y él lo mantendra en buenas condiciones". ;Acaso no es
eso tipico en muchas de las ensefianzas sobre la santificacion y la santidad? Comienza con el hombre y su
problema—'¢,como puedo yo ser mas feliz?', ‘el secreto cristiano de una vida feliz' y cosas semejantes. Pero
no es asi como la Biblia ensefia la santificacion.

".Como ensefia la Biblia la santificacion? jComienza mirando el rostro de Dios! No comienza con el
hombre; comienza con Dios. jNo hay forma mas profunda de ensefiar la santificacion y la santidad que
simplemente ensefiar las doctrinas referidas al ser, a la naturaleza y al caracter de Dios! No comienza con
uno mismo Yy sus problemas y necesidades; comienza con Dios. No comienza con sus deseos, comienza con
el Todopoderoso—'Santo, santo, santo, Sefior Omnipotente'. ¢Acaso hay algo que promueva mas la
santificacion y santidad que esto? La Biblia esta llena de esta ensefianza. Recuerden aquella gran declaracién
referida al llamamiento del profeta tal como esta relatado en Isaias 6: "En el afio que murio el rey Usias vi al
Sefior sentado sobre un trono alto y sublime, y sus faldas llenaban el templo. Por encima de él habia
serafines; cada uno tenia seis alas; con dos cubrian sus rostros, con dos cubrian sus pies, y con dos volaban.
Y el uno al otro daba voces, diciendo: Santo, Santo, Santo, Jehova de los ejércitos; toda la tierra esta llena de
su gloria. Y los quiciales de las puertas se estremecieron con la voz del que clamaba, y la casa se llend de
humo. Entonces dijo: jAy de mi! que soy muerto; porque siendo hombre inmundo de labios inmundos, han
visto mis ojos al rey, Jehova de los ejércitos”. Esa es la forma en que la Biblia ensefia santidad y
santificacion.

¢Por qué somos como somos? ¢Por qué hay tanto fracaso en nuestras vidas, y tanto pecado? La respuesta se
encuentra alli; no conocemos a Dios. 'Padre justo’, dijo nuestro Sefior, ‘el mundo no te ha conocido, pero yo
te he conocido'. Dijo nuestro Sefior, 'Oh, si sélo te hubieran conocido, no habrian vivido como viven, jpero
no te conocen!" Ellos hablan acerca de Dios discuten al respecto jpero no te conocen a ti! Padre justo, jel
mundo no te ha conocido! El problema es que aun nosotros que somos cristianos no conocemos a Dios.
Olvidese de sus formulas, olvidese de si mismo y de aquello que le preocupa, olvidese de lo que le aplasta.
Ese no es su problema. Su misma naturaleza esta contaminada, y si se libra de aquel problema particular,
tendra alguna otra lucha que librar. EI problema en si es que no conocemos a Dios. Aquellos hombres que
mas han buscado al rostro de Dios son los que fueron méas santos. Lo que necesitamos esencialmente no es
alguna experiencia, sino este conocimiento de Dios de los Atributos de Dios—su gloria, su Infalibilidad, su
santidad, su omnipotencia, su eternidad, su omnisciencia, su omnipresencia. Si nosotros solo fuésemos
conscientes que dondequiera que estuviésemos y cualquier cosa que hagamos, Dios nos esta mirando,
nuestras vidas serian transformadas. De modo que la Biblia, ésta Palabra de la que nuestro Sefior esta
hablando, es la palabra acerca de Dios, del 'Padre justo'.

Esta es la ensefianza Neotestamentaria referida a la santidad. Comienza con este primer aspecto, esta
doctrina central. No sélo lo ve en Isaias; Ezequiel nos muestra lo mismo. El tuvo esa misma vision de Dios y
él se sintio igualmente impuro y cayo al suelo. Vemos que Job habia hablado mucho acerca de Dios y lo
habia criticado; pero ahora al verlo dice 'mis ojos te han visto'. Ahora Job dice, ‘mi mano pongo sobre mi
boca' y 'por tanto me aborrezco, y me arrepiento en polvo y ceniza' (Job 40:4; 42:5-6). (Se ha hablado
mucho de las ensefianzas sobre el ser y el caracter de Dios en sus reuniones de santidad y santificacion?
¢Cuantas veces ha escuchado sermones sobre la naturaleza y el ser y los atributos de Dios? Todo eso se da

43



por sentado. Comenzaremos con nosotros mMismos y con nuestros problemas, y queremos saber como
librarnos de ellos o como tener alguna bendicion especial. El enfoque es equivocado. Lo esencial es la
Palabra—'tu palabra'. Para comenzar se trata de una palabra acerca de Dios, una revelacion del ser y del
caracter de Dios. 'Habiéndola purificado en el lavamiento del agua por la palabra’.

La misma Palabra también nos revela nuestra condicion en el pecado. Nos dice lo que el hombre fue
originalmente. No hay mejor forma de predicar la santificacion que predicar sobre Adan y su condicion
anterior a la caida. Esa es la condicion que se habia previsto para el hombre. ;Cuéntas veces ha escuchado
sermones en los cultos sobre Adan sobre la santificacion y la santidad? ;O cuantas veces ha escuchado
sermones sobre la caida, la caida del hombre y sus consecuencias terribles y terrorificas? ¢Santificacion?
Lea Romanos 5:12-21—el hecho de estar en Adan y de estar implicados en su pecado. Alli esté la raiz del
problema; y debemos entenderlo bien. La Palabra nos ensefia sobre todo ello. Esa es la ensefianza del Nuevo
Testamento sobre la santificacion; jse trata de esta elevada doctrina en las epistolas que nos ocupan, mas que
algunas historias sobre personajes del Antiguo Testamento que podemos utilizar como ilustraciones para
nuestra teoria! La santificacion se basa en la exposicion de la verdad, de la verdad referida al odio de Dios
hacia el pecado, al castigo que Dios anuncia a todo pecado. ¢Y después? ;Qué? jLos Diez Mandamientos!
Los Diez Mandamientos establecen el hecho del pecado, lo identifican. Centran la atencion en él; ellos no
hacen reconocer el pecado de manera que son parte de esta ensefianza. Nosotros no nos detenemos en las
'diez palabras’, sin embargo, ellas cumplen su parte para convencernos de nuestra necesidad. La ley fue un
‘ayo para conducirnos a Cristo’, una revelacion de la santidad de Dios. Es por eso que los padres de la
antiguedad solian pintar los Diez Mandamientos en las paredes de sus iglesias. La ley no es un camino de
salvacion, sino la forma de mostrarnos nuestra necesidad de ella, y nuestra continua necesidad de ser
purificados. Despues esté el proposito de Dios, lleno de gracia, de redimirnos, el pacto de redencion previo a
la fundacion del mundo; el Padre y* el Hijo y el Espiritu Santo planificando juntos la liberacion del hombre.
Pablo ya nos hablé al respecto en el comienzo de esta epistola: "bendito sea el Dios y el Padre de nuestro
Sefior Jesucristo"— jasi se debe comenzar a predicar la santificacion!—"que nos bendijo con toda bendicion
espiritual en los lugares celestiales en Cristo, segun nos escogio en él antes de la fundacion del mundo, para
que fuésemos santos y sin mancha delante de él". jEso es! Y luego todo lo referente a la persona y obra del
Sefior Jesucristo, todo lo que él ha hecho, todo lo que él ha soportado. Por cierto, no hay mejor manera de
predicar santificacion que predicar la cruz, porque si miro la cruz y la ‘escudrifio’, llego a esta conclusion:

El mundo entero no sera Dadiva digna de ofrecer. Amor tan grande y sin igual En cambio exige todo el ser.
"Muy bien", dicen ellos, "pero ahora nosotros estamos interesados en la santidad; ya hemos terminado con
los comienzos de la salvacion, nosotros ya hemos terminado con el perdon de pecados. En una convencion
sobre la santidad no se puede predicar la cruz. jPor supuesto que no! Ahora estamos interesados en férmulas
para la santificacion. Aqui no se debe predicar la cruz". ;Pero acaso hay alguna cosa maés indicada para
promover la santidad y la santificacion que la cruz?

La cruz excelsa al contemplar Do Cristo alli por mi muri6, De todo cuanto estimo aqui Lo més precioso es
su amor, por el hecho de nunca haber visto en realidad todo el significado de la z es que somos lo que
somos. Esa es la causa de nuestro fracaso y de nuestra debilidad. Nunca hemos comprendido todo su amor
por nosotros. Si tan solo viéramos realmente el significado de la cruz. Si tan solo tuviéramos la experiencia
del conde de Zinzendorf quien, al mirar aquel cuadro €) a cruz, exclamé diciendo—"Todo ello lo hiciste por
mi, ¢Qué puedo hacer yo por ti?" Mirando ese cuadro también dijo, ™Yo tengo una sola pasion: Cristo y
solamente Cristo".

Esta es la Palabra—todas las grandes doctrinas, incluyendo también al Espiritu Santo, su persona, su obra,
su poder. Y entonces, ¢quée? jNuestro bautismo en Cristo, nuestra union con Cristo! Luego esta esta doctrina
de la iglesia. Esta es la Palabra que promueve la santificacion. Y con todas estas doctrinas debemos
extendernos a la doctrina de la segunda venida. Ella se encuentra aqui en el versiculo 27: "A fin de
presentarsela a si mismo, una iglesia gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga ni cosa semejante, sino que
fuese santa y sin mancha". {Cuando fue la Gltima vez que escuchdé un sermén sobre la segunda venida de
Cristo en una reunion sobre la santidad? "Pero”, afirman ellos, "eso es un error; para eso uno asiste a una
reunion sobre la segunda venida; juno no asiste a una reunion de santidad para oir la doctrina de la segunda

44



venida!" De esta manera se ve cOmo nos hemos apartado a las Escrituras. Hemos introducido un nimero de
departamentos especiales a la vida de la iglesia. ¢Santidad? "Aqui no se necesita la cruz, no se necesita la
segunda venida; solo se necesita esto, ‘jalgo muy simple!" “Es solamente en la medida en que comprendo su
propdsito para mi en aquel glorioso dia que se acerca, cuando él presentara la iglesia a si mismo como una
iglesia gloriosa sin mancha ni arruga ni cosa semejante, que mi santificacion es estimulada. Es esa
ensefianza la que me impulsa a ser santificado.

Esta es la forma en que el apostol Juan expresa lo mismo: "Amados, ahora somos hijos de Dios, y aun no se
ha manifestado lo que hemos de ser; pero sabemos que cuando él se manifieste, seremos semejantes a él,
porque le veremos tal como €l es. Todo aquel que tiene esta esperanza en él, se purifica a si mismo, asi como
él es puro” (1Jn. 3:2, 3). La doctrina de la segunda venida conduce a la santificacion, a la purificacion. La
palabra que el apostol estd mencionando aqui es toda la palabra de las Escrituras—cada doctrina, la totalidad
de la redencion desde el comienzo hasta el final, la Biblia entera. 'Habiéndola purificado en el lavamiento
del agua por la palabra’. Habiendo presentado esta gloriosa doctrina, finalizo con una palabra de exhortacion.
Puesto que todo esto es cierto, ;qué tipo de personas hemos de ser? Puesto que todo esto es cierto, tal como
Pablo lo ha explicado, no Puede seguir siendo lo que antes era; debe apartarse. Continle con su
santificacion, 'purificaos de toda contaminacion de la carne, y del espiritu, perfeccionando la santidad en el
temor de Dios'. 'Purificaos y lavad vuestras manos vosotros de doble animo'—estas son las exhortaciones de
las Escrituras. Pero todas ellas nacen de las grandes doctrinas.

Aqui vemos, entonces, que el proceso de santificacion que es realizado por el Sefior Jesucristo mediante la
instrumentalidad del Espiritu Santo a quien él ha enviado, es cumplido por medio de, y en y a través de la
Palabra. 'Santificalos en tu verdad; tu palabra es verdad'. No importa desde que angulo lo considere, esto es
algo que lo humillara, y lo conducira a su propia santificacion. Pero sobre todas las cosas comience con
Dios: 'Bienaventurados los puros de corazon porque ellos veran a Dios'. ¢ Acaso tenemos tiempo que perder
0 hay tiempo para esperar? Lo que necesitamos no es la liberacion de ese pequefio problema en nuestras
vidas; sino estar listos para la gloria. A medida que miramos el rostro de Dios vemos la necesidad de nuestra
santificacion, y vemos el camino por el cual nuestra santificacion sera lograda; y la obra la hara el Espiritu;
esa es su funcién. El nos guia hacia la Palabra, el nos abre la Palabra, él la implanta en nuestras mentes y
corazones y voluntades. EI nos revela al Sefior, y asi nuestra santificacion, nuestra purificacion continda de
dia en dia, y semana en semana, y afio en afio. Y como aun hemos de ver, él continuara con esta obra hasta
que esté completa, y nosotros seamos santos y sin mancha alguna en su santa presencia. Esta es la obra que
el Sefior continda haciendo en su pueblo, en la iglesia.

Parte 3

LAS BODAS DEL CORDERO
Efesios 5:25-33

Todavia estamos considerando esta afirmacion por demas sobresaliente en la cual el proposito principal del
apostol es ensefiar a los maridos sus deberes respecto a las esposas; y lo hace en términos de la relacion del
Sefior Jesucristo con la iglesia. El apostol pasa de un asunto al otro, pero nosotros decidimos que el mejor
procedimiento para entender su ensefianza es tomar los temas por separado. Primero hemos considerado lo
que dice acerca de la relacion de Cristo con la iglesia, para que, habiendo visto esa doctrina en su totalidad y
plenitud, estaremos en condiciones de aplicarla a los esposos en su relacién con las esposas.

Hemos visto como el Sefior muri6 por la iglesia, se dio a si mismo por ella, y como, habiendo hecho eso,
procede a separarla para si mismo (santificarla, ponerla aparte, depositar su afecto peculiar en ella). Su
propdsito es limpiarla y continuar con ese proceso de purificacion espiritual.

Hay todavia dos expresiones que debemos considerar en relacion con este tratamiento continuo que nuestro
Sefior da a la iglesia. Ellas son las dos palabras que se encuentran en el versiculo 29, donde leemos que:

45



‘Nadie aborrecié jamas a su propia carne, sino que la sustenta y la cuida, como también Cristo a la iglesia'.
Pablo no dice que 'en el pasado él ha sustentado y cuidado a la iglesia’; todo su proposito es demostrar que el
Sefior sigue haciendo esa obra. Esto concuerda totalmente con lo que hemos estado diciendo acerca de la
purificacion, que evidentemente es un proceso continuo de santificacion. Este sustentar y cuidar también es
algo que continGia y no una obra que se hizo de una vez para siempre en el pasado. Por eso me parece a mi
que aquellas personas que quisieran limitar al pasado todo lo que hemos estado tratando hasta aqui respecto
del versiculo 26, estan equivocando todo el sentido y la ensefianza de toda esta seccion. La muerte de
nuestro Sefior ocurrié una vez para siempre, pero todo lo demés continda teniendo en vista este objetivo
final.

Entonces consideremos estas dos palabras; ellas son por demas interesantes. 'La sustenta’. Esta se explica por
si misma. Su significado esencial es el de alimentar, proveer comida, proveer alimento. Cristo esta
interesado en la salud, el crecimiento, desarrollo y bienestar de su iglesia, por lo tanto la alimenta. En cierto
sentido el apostol ha estado tratando este tema en el cuarto capitulo donde lo expresa de la siguiente manera:
"Y él mismo constituyd a unos, apdstoles; a otros, profetas; a otros, evangelistas; a otros, pastores y
maestros'. ;Para qué? 'A fin de perfeccionar a los santos'. A fin de seguir este proceso continuo. Es algo que
continua, 'para la obra del ministerio, para la edificacion'—Ia construccion—'del cuerpo de Cristo. Hasta que
todos lleguemos...". Alli vuelve a aparecer el objetivo final. De modo que aqui tenemos otra forma de decir
lo mismo, y es maravilloso para nosotros comprender como miembros de la iglesia cristiana, que el Sefior
esta sustentando asi la vida de la iglesia.

Es una expresion de su amor hacia nosotros y de su cuidado por nosotros que €l nos provea del alimento
espiritual que necesitamos. La Biblia es dada por Dios, por el Sefior Jesucristo, a través del Espiritu, como
alimento para el alma. Es parte de su alimento para nosotros. Y todo el ministerio de la iglesia, segin nos lo
recuerda el capitulo cuatro, ha sido disefiado para el mismo fin. En otras palabras, la iglesia no tiene excusas
para ser ignorante o subdesarrollada o débil o raquitica. Del mismo modo no hay excusa para el cristiano
individual. El Sefior mismo lo sustenta.

Pedro, en su segunda epistola, nos dice que se han provisto todas las cosas necesarias para vivir y ser
piadoso. Por eso resulta tan seria la posicion del cristiano que se queja. Nunca estaremos en condiciones de
excusarnos con decir que no habia suficiente comida porque estuvimos en un desierto. Hay alimento
disponible, 'el mana celestial’, ha sido provisto; todo aquello que una persona pudiera necesitar se encuentra
acé en la Biblia. Aqui hay alimento concentrado, no adulterado, segln lo expresa Pedro en 1 Pedro 2: "La
leche espiritual no adulterada, para que por ella crezcais para salvacion™. El Sefior la ha provisto. Esto, que
el Sefior esté alimentando a su iglesia, es algo maravilloso que podemos contemplar. EI marido en su
cuidado por su esposa trabaja y provee alimento y todo lo que ella necesita. Los padres cuidan que sus hijos
tengan el alimento adecuado, y lo tengan en abundancia y en el momento necesario. jCuénta preocupacion
muestran en ese sentido! El Sefior esta haciendo lo mismo por nosotros en una forma infinitamente mayor.

¢ Como estamos respondiendo a ello? ; Comprendemos que él nos esta alimentando? Una parte de su cuidado
por nosotros consiste en proveer cultos puablicos de adoracion. La adoracion publica no es una institucion
humana, no es un designio del hombre. No es algo que se maneja como una institucion; y la gente no asiste a
la casa de Dios—al menos no deberia hacerlo—para cumplir una obligacion. Deberian venir por el hecho de
comprender que de otra manera no pueden crecer. La gente viene para ser alimentada, para encontrar
alimento para su alma—'sustento’. El Sefior lo ha provisto. Dios sabe que yo no subo al pulpito simplemente
porgue se me antoja hacerlo. Si no fuese por el llamamiento del Sefior no lo haria. Lo que si hice, fue resistir
ese llamamiento. Ese es su método. El llama a los hombres, él los separa, €l les da el mensaje, y el Espiritu
presente con ellos los ilumina. Todo esto es una parte de la forma en que el Sefior alimenta a la iglesia.

Luego considere la palabra 'cuida’. Esta es una palabra que se usa s6lo dos veces en el Nuevo Testamento.
La palabra transmite una idea muy definida, por lo general la de vestimenta. Lo que el nifio necesita por
sobre todas las cosas es alimento y vestimenta. La novia, la esposa, necesita lo mismo. Estas dos cosas, el
alimento y la vestimenta son lo primero que nos preocupa. Pero luego la palabra transmite otra idea, es
decir, la de preocuparse por velar, guardar. Es una expresion de solicito cuidado. Cuando uno alimenta y
cuida una a persona, muestra, mediante su constante observacion, un cuidado y una ansiedad por ver que él

46



o0 ella avance, se desarrolle y crezca. Estas son las ideas que aqui se comunican mediante este término
‘cuidar' que se afiade al término 'sustentar".

Nuestro principal problema es que no tenemos un concepto claro del interés que el Sefior tiene en nosotros y
de su preocupacion por nosotros. Esa es nuestra falta fundamental, nosotros no conocemos su amor. La
gente con frecuencia esta preocupada por su amor hacia Dios, y con razon; pero nosotros nunca lo amaremos
hasta que conozcamos algo de su amor por nosotros. No se puede 'desarrollar' ese amor. Se puede desarrollar
una excitacion o algo carnal, pero no puede hacerlo con el amor. En el caso de la iglesia el amor siempre es
una respuesta, una reaccion: 'Nosotros lo amamos porque él nos amé primero’. Nosotros somos inermes
hasta que repentinamente, él hace resplandecer sobre nosotros los rayos de su amor; y cuando lo
comprendemos, empezamos a amarlo. Y comenzamos a comprenderlo de esta forma sumamente practica, es
decir, al entender algo de lo que €l ha hecho por nosotros, de lo que él provee para nosotros en su ‘sustento’ y
‘cuidado’. Cuanto méas logremos verlo y comprenderlo, tanto mas asombrados estaremos, y en respuesta
tanto méas le amaremaos.

No debemos detenernos en la obra que él hizo por nosotros en la cruz. Comenzamos alli, pero luego vemos
que, habiendo terminado esa obra, él continGa haciendo todas estas amplias y vastas provisiones por
nosotros, cuidando de nosotros en su providencia, en cosas que nos ocurren, guiandonos y dirigiéndonos. De
mil y una maneras él sustenta y cuida la vida de la iglesia por la cual muri6. Esto no significa que olvidamos
la cruz, o que le damos la espalda, sino que ademas comprendemos esta obra adicional hecha por nosotros.
¢Por qué hace el Sefior todo esto? ¢Por qué murié por la iglesia? ¢Por Qué este proceso de santificacion y
purificacion? ¢Por qué nos sustenta y nos cuida? ¢Cual es el propdsito de todo ello? La respuesta se
encuentra en la tremenda declaracion del versiculo 27: "A fin de presentarsela a si mismo una iglesia
gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga ni cosa semejante,’ sino que fuese santa y sin mancha". Cada una
de las cosas ha sido disefiada con ese propdsito. Todo lo que hemos estado considerando es el objetivo
inmediato, objetivo que tiene en vista ese propdsito ultimo. Ese es el proposito, ese es el gran final para el
cual el Sefior ha hecho y sigue haciendo las cosas que hemos estado considerando.

Pero para captar la fuerza completa de esta expresion debemos modificar un poco la traduccién. Sin duda la
traduccion mas veraz es esta: 'Para que él mismo pueda presentarsela a si mismo'. Es preciso introducir alli
un ‘¢l mismo' adicional. Esta afiadidura es precisa para que recordemos de inmediato que cualquier analogia,
aun las analogias de las Escrituras son inadecuadas. Ellas no son sino intentos para darnos una leve idea del
concepto de lo que la verdad realmente es. Pero ninguna ilustracion es suficiente. Aqui el apdstol esta
ilustrando esta relacion entre Cristo y la iglesia en términos de un esposo y su mujer; y sin embargo, de
inmediato, encontramos algo que nos demuestra la insuficiencia de la analogia, que la analogia no es
suficientemente extensiva. Todos sabemos que el procedimiento normal es que un tercero presente la esposa
al esposo, puede ser el padre o un pariente 0 amigo. Durante la ceremonia éste trae a la esposa y la presenta
al esposo. Habiendo recibido ayuda en todos sus preparativos de otro—en su crianza y educacion y aun en
su ropa Yy lo demas—Ia esposa es presentada al esposo por un tercero. Pero aqui no ocurre asi. Aqui el Sefior
mismo se presentara a la esposa. 'Para que €l mismo pueda presentarsela a si mismo'.

Esto es simplemente otra forma de subrayar el gran tema de toda la Biblia —que nuestra salvacién en su
totalidad es del Sefior. Es obra suya. El incluso se presenta la esposa a si mismo porque nadie mas puede
hacerlo, nadie sino él es adecuado para hacerlo. Sélo €l puede hacerlo. Desde el comienzo hasta el fin él lo
ha hecho todo por nosotros, y el fin sera que él nos presentara a si mismo en toda esta gloria que aqui se
describe.

Por eso el cuadro ante nosotros es el de nuestro Sefior y Salvador mirando hacia adelante, hacia el momento,
hacia el dia cuando él se presente la iglesia a si mismo. (Y entonces a qué se asemejard la iglesia? Ella serd
una iglesia gloriosa—Ilo cual significa una iglesia caracterizada por la gloria. Aqui hay un término de las
Escrituras que en su sentido individual nos es conocido. El destino final de cada uno de nosotros, el tema
ultimo de nuestra salvacién individual es la glorificacibn—justificacion, santificacion, glorificacion. A veces
se la describe como 'redencion’ tal como ocurre por ejemplo, en la gran declaracion que se encuentra en 1
Corintios 1:30: "Mas por él estéis vosotros en Cristo Jesus, el cual nos ha sido hecho por Dios sabiduria,

47



justificacion, santificacion y redencion”. Esto realmente significa ‘glorificacion’. O bien, como Pablo lo dice:
"A los que justifico, a éstos tambien glorific6™ (Rom. 8:30). Ese es el final. O como lo tiene expresado en la
epistola a los filipenses al final del tercer capitulo: "Mas nuestra ciudadania esta en los cielos, de donde
también esperamos al salvador, al Sefior Jesucristo; el cual transformara el cuerpo de la humillacion nuestra,
para que sea semejante al cuerpo de la gloria suya, por el poder por el cual puede también sujetar a si mismo
todas las cosas”. Esto nos va a ocurrir individualmente; pero ademas, la iglesia como un todo sera
glorificada.

Ese es el significado de la frase ‘iglesia gloriosa’. La condicion de la iglesia serd de gloria. El apostol nos
ayuda a comprenderlo describiendo primero su aspecto externo. Lo hace mediante dos términos negativos.
En su gloria la iglesia no tendrd mancha ni arruga. No habréd impureza, no habré cosa sucia. Esto nos resulta
muy dificil comprender. Mientras la iglesia transita por este mundo de pecado y vergienza es salpicada de
lodo y cieno. Por eso hay manchas y suciedad en ella. Y es muy dificil librarse de ello. Todos los
medicamentos que conocemos Y todos los medios de purificacion son inadecuados para quitar estas manchas
e impurezas. Aqui la iglesia no es pura; si bien esta en el proceso de la purificacion, todavia hay muchas
manchas en ella.

Pero cuando llegue a ése estado de gloria y de glorificacion, no tendra ni una mancha; no habra ninguna
impureza en ella. Cuando él se la presente a si mismo a la vista de todos los principados y poderes y los
variados rangos de las potencias del cielo mirando a esa cosa maravillosa, y escudrifiando y examinandola,
no habrd ninguna impureza en ella, no habra ninguna mancha en ella. El examen mas cuidadoso no sera
capaz de detectar el menor indicio de indignidad o pecado en ella. El apdstol ya nos ha introducido a esta
idea en Efesios 3:10 donde dice: "Para que la multiforme sabiduria de Dios sea ahora dada a conocer por
medio de la iglesia a los principados y potestades en los lugares celestiales”. Estos principados y poderes
estaran mirando; y él, en su orgullo, no sélo se la presentara a si mismo sino también a ellos. El esposo y la
esposa estaran ante las huestes de la eternidad, y él los invitard a hacer su inspeccion. El los invitara a
mirarla y ellos no podrén encontrar en ella una sola mancha o una sola impureza—'sin mancha'.

Si, y gracias a Dios, 'sin arruga'—'que no tuviese mancha ni arruga'. Las arrugas como todos nosotros
sabemos son una sefial de edad, o una sefial de enfermedad, o una sefial de algun tipo de problema
constitucional. Las arrugas son una sefial de imperfeccion. Todos a medida que envejecemos adquirimos
arrugas. La grasa desaparece de la piel. Una enfermedad también puede privarnos de esta capa de grasa y asi
darnos la apariencia de una vejez prematura. No importa cual sea su causa—cualquier tipo de problema o
ansiedad puede causar arrugas. Siempre es una sefial de agotamiento y decaimiento, de la edad que avanza y
del fracaso; tiene una apariencia de vieja y entrada en afos. Pero, gracias a Dios, Pablo dice que al llegar
aquel gran dia en el cual Cristo se presente a la iglesia a si mismo en toda su gloria, no solo no habra
quedado ninguna mancha sino que ademas, no habra que-dado arruga alguna. Todo habra sido alisado, su
tez sera perfecta, entera y tersa. Es imposible describir esta perfeccion. En cierto sentido toda esta idea ya se
sugiere en el Salmo 110:3 donde el salmista, mirando profética-mente hacia el futuro, nos da un indicio de
este estado de perfeccion: "tu pueblo se te ofrecera voluntariamente en el dia de tu poder, en la hermosura de
la santidad. Desde el seno de la aurora tienes ti el rocio de tu juventud". La iglesia habra renovado su
juventud. ¢Me permiten ponerlo de esta manera? El especialista de belleza habra dado su toque final a la
iglesia, el masaje habréa sido tan perfecto que no habra quedado ninguna arruga. Se la vera joven, en la flor
de su juventud, con sus mejillas llenas de color, su tez perfecta, sin mancha o arruga. Y en ese estado
permanecera por siempre jamas. El cuerpo de su humillacion habra desaparecido, habra sido transformado y
transfigurado en el cuerpo de su glorificacion.

Esto es lo que aqui se nos dice en términos generales acerca de la iglesia. Pero permitanme recordarles otra
vez que en Filipenses 3:20, 21 leemos que lo mismo nos ocurrird en forma individual. Es maravilloso
contemplar esto. Estos nuestros cuerpos individuales, el suyo y el mio, seran glorificados. No quedara
debilidad alguna, ni vestigio de enfermedad o fracaso o signo de vejez; habra una gran renovacion de nuestra
juventud. Y luego iremos a vivir en esa eternidad de juventud perpetua, sin decaimiento ni enfermedad, sin
que mengie la gloria que nos pertenece. Ese sera el aspecto externo de la iglesia. No olvide que la idea que

48



el apdstol trata de comunicar aqui es la del orgullo del esposo por su esposa. El la esta preparando para ‘el
Dia'. Entonces tendra lugar su gran celebracion; su propdsito es mostrarla a todo el universo.

Pero este no solo sera el caso de su aspecto exterior, sino que en su interior ocurrira lo mismo. ElI Salmo 145
es una sorprendente descripcion Prof.-tica de esto: "Toda gloriosa es la hija del Rey en su morada”. El
salmista no se contenta con decir que 'de brocado de oro es su vestido' y que ‘con vestidos bordados sera
llevada al Rey' sino que ademas enfatiza que 'toda gloriosa es la hija del Rey en su morada'.

Aqui el apostol destaca que ‘fuese santa y sin mancha'. Positivamente, sera santa. La declaracion del apdstol
es esencialmente positiva. La santidad, la justicia de la iglesia no es una mera ‘ausencia’ de pecado y
pecados; es también compartir la propia justicia del Sefior. Aqui es donde los hombres meramente morales
se quedan sin entender absolutamente nada. No conciben sino una moralidad negativa; para ellos la
moralidad significa no hacer ciertas cosas. Eso no es lo que la Biblia quiere decir por justicia; el término
biblico significa j'ser semejante a Dios'! Dios es santo y la iglesia llega a ser santa con esta justicia positiva y
resplandeciente, con esta perfeccion. Es mucho mas que una mera ausencia del mal. Es una rectitud
esencialmente positiva, veraz, bella, y todo lo que es glorioso en su esencia como es en Dios. La iglesia
participa de eso. Ahora ella esta vestida de la justicia de Dios. jGracias a Dios que €l ve ese aspecto y a
nosotros! Pero después habra mas que eso. Ciertamente ella serd semejante a él, positivamente, enteramente
santa y justa.

Y entonces para estar seguro de que lo entendamos, el apodstol dice, 'sin mancha'—que significa, 'sin
reproche’. El ya ha dicho todo esto en 1:42: "Bendito sea el Dios y Padre de nuestro Sefior Jesucristo, que
nos bendijo con toda bendicidon espiritual en los lugares celestiales en Cristo, segin nos escogid en él antes
de la fundacion del mundo'. ¢Para qué? 'Para que fuésemos santos y sin mancha delante de él, en amor'. Esta
fue por asi decirlo la obertura. Siempre oye los temas principales en la obertura. Ahora Pablo ha retomado el
tema que acaba de mencionar, aqui en el quinto capitulo lo desarrolla més detalladamente. Entonces, la
iglesia estard en este estado de gloria.

Permitanme resumirlo de esta manera. Los términos utilizados por el apostol son disefiados a comunicar
perfeccion de belleza fisica, salud y simetria, la perfeccién absoluta del caracter espiritual. Piense en la
novia mas hermosa que jamas haya visto. Multipliquelo infinitamente y ain no habrd comenzado a
entenderlo. Pero ese sera el aspecto de la iglesia. En este mundo nunca hay una belleza perfecta. Quizas
haya un rostro hermoso, pero manos feas. Siempre hay algo, alguna clase de mancha, ¢no es cierto? Pero alli
no habrd ninguna. Y supongo que esa sera la cualidad suprema de esta belleza que aqui se describe—su
simetria, esta absoluta perfeccién en cada sentido.

Todos nosotros somos tan unilaterales. Algunas personas estan llenas de conocimiento intelectual,
conocimiento teodrico de la doctrina, y nunca pasan de eso. Otros no tienen doctrina, pero hablan de sus
actividades y de sus vidas—son igualmente defectuosas. Una persona que sélo posee entendimiento teérico
de estas cosas, y que no demuestra su poder en la vida, es un representante muy indigno del Sefior. jY lo
mismo ocurre con la otra persona! La asi llamada persona practica no tiene tiempo para doctrinas, la otra no
tiene otra cosa sino doctrinas. Ambas estan igualmente en falta. Dé gracias a Dios por un dia, un dia que se
acerca, cuando todos seremos completos sin que nos falte nada, y proporcionados, y bien equilibrados. jOh,
qué gloriosa esta belleza que aqui se describe, y para la cual nuestro bendito Sefior y Salvador nos esta
preparando dia tras dia, semana tras semana, mes tras mes y afio tras afio! Estoy hablando a los cristianos.

¢Sabia eso acerca de si mismo? ¢Habia visto que privilegio es ser miembros de la iglesia cristiana? jEsto es
lo que significa ser cristiano! Usted que siempre esta tan dispuesta a correr a su salon de belleza, ¢corre
también al salén de belleza de Cristo? Es eso lo que la iglesia hace. ;Tenemos nosotros un entendimiento
auténtico de la iglesia como esposa de Cristo, por la cual él murid, y por la cual él contintda haciendo todas
estas cosas? ¢Sabia que él le sustenta? ;Sabia que su nombre esta escrito en su corazon, asi como sobre sus
propias manos? El nos ha amado con un amor eterno, él ha muerto por nosotros, él nos ha apartado para si
mismo, el ha hecho todas estas provisiones para nosotros, como preparativos para aquel gran dia cuando €l

49



se presente a si mismo una iglesia no que tenga mancha, ni arruga, ni ninguna cosa semejante, para que
seamos santos y sin mancha.

Este es el proceso que ahora esta en marcha. Y permitanme recordarles otra vez que continuara hasta ser
completo. Nada lo puede detener, no se permitira que nada lo detenga, porque ella es su esposa. Y si me
puedo permitir el siguiente antropomorfismo, diria que su orgullo propio y el orgullo por ella es tal que de
ninguna manera puede permitir que algo impida la obra. Reitero, la obra continua y seguira continuando.
Aqui esta la garantia biblica. El apéstol ya nos la ha dado en 3:20, 21: ™Y a aquel que es poderoso para hacer
todas las cosas mucho méas abundantemente de lo que pedimos o entendemos, segun el poder que actda en
nosotros, a €l sea gloria en la iglesia en Cristo Jesus por todas las edades, por los siglos de los siglos. Amén™.
Ese es el poder que obra en nosotros, y que continuara la obra. El no se detuvo con su muerte; tampoco se
detiene en la justificacion. El continia obrando en nosotros. El hace todo lo que el apostol ha estado
describiendo para que "a él sea gloria en la iglesia (y a través de ella) en Cristo Jesus por todas las edades,
por los siglos de los siglos. Amén".

Ese poder es irresistible. Por eso destacaria una vez mas esta advertencia. Si realmente es un hijo de Dios y
miembro de la iglesia, un miembro del cuerpo de Cristo, permitame advertirle que, a la luz de esta
enseflanza exaltada y gloriosa, este cuerpo va a ser perfeccionado, sera hecho perfecto. Por lo tanto no le
resista, no resista los unguentos, las emulsiones, la gentil ensefianza que él nos ofrece en sus instrucciones,
tanto en la Palabra como de otras diversas maneras. Porque, jcréame, si se mancha gravemente con el
pecado, él tiene algunos acidos muy poderosos que puede usar, y que usa a fin de limpiarlo del pecado!
'Porque el Sefior al que ama, disciplina y azota a todo el que recibe por hijo'. Al acercarnos a la mesa del
Sefior estamos acostumbrados a recordar lo que el apostol dice acerca de esto en 1 Corintios 11:12 y
siguientes: "Por tanto, pruébese cada uno a si mismo". El argumento detrds de esto es que si nos
examinamos y juzgamos a nosotros mismos no seremos juzgados; pero si dejamos de hacerlo sera él quien
lo haga, él lo hara por nosotros. No cabe duda al respecto; esto es algo totalmente categorico: "Por tanto,
pruébese cada uno a si mismo, y coma asi del pan, y beba de la copa. Porque el que come y bebe
indignamente...”. Comer indignamente significa nacerlo de manera descuidada, sin pensar en lo que se esta
haciendo. Oh, si, quizés el domingo piense un poco acerca del cristianismo, pero lo olvida durante seis dias
de la semana, y luego viene a la mesa del Sefior porque es un miembro de la iglesia. Si lo hace de esta
manera, dice el apdstol, cuidese: "Pruébese cada uno a si mismo, y coma asi del pan, y beba de la copa.
Porque el que come y bebe indignamente, sin discernir el cuerpo del Sefior, juicio come y bebe para si". Y
'juicio’ significa ser juzgado. No ‘discernir el cuerpo del Sefior' significa no entender lo que se esta haciendo.
'Por esta causa'—por el hecho de no examinarse a si mismos, por el hecho de no comprender que la iglesia
es la esposa de Cristo y que él la va perfeccionar y glorificar—'por esta causa muchos estan débiles y
enfermos entre vosotros, y muchos duermen’. 'Muchos estan débiles' significa que nunca se sienten
perfectamente bien, y no saben por qué. 'Y muchos estdn enfermos', es decir que positivamente estan
enfermos. 'Por esta causa—ypor el hecho de no examinarse a si mismo, el Sefior tiene ese otro modo de
hacerlo. Lean las biografias de los santos y veran que muchos de ellos agradecen a Dios, al mirar hacia el
pasado, por alguna enfermedad que les sobrevino. Para mi, uno de los mejores ejemplos de esto es el caso
del gran doctor Thomas Chalmers, que probablemente nunca habria sido un predicador evangélico si no
hubiera sido por una enfermedad que lo mantuvo de espaldas en su cama durante aproximadamente doce
meses. Esa fue la forma en que Dios le hizo ver plenamente la verdad. 'Por esta causa hay muchos débiles y
muchos enfermos entre vosotros'—si—'y muchos duermen' —lo cual significa que estan muertos. Se trata
de un gran misterio, y yo no pretendo entenderlo, pero la ensefianza del apostol es nitida y es clara. El dice:
'Si nNos juzgaramos a Nosotros mismos'—si, pues, N0s examinasemos a N0sotros Mismos, Ssi N0s ocuparamos
de nosotros mismos, y nos castigadramos—'no seriamos juzgados; mas siendo juzgados...'— ¢Qué significa
esto? —'.. .somos castigados por el Sefior, para que no seamos condenados con el mundo'.

Todo esto interpretado significa precisamente lo que estoy tratando de decir—que la iglesia es la esposa de
Cristo, y que él en su ambicion por ella mira hacia el futuro, hacia aquel gran dia cuando ella sea 'una iglesia
gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga, ni cosa semejante’. En cambio ella se presenta santa y sin mancha
ante él en amor. El prosigue con su obra hacia ese fin. Y si nosotros no le respondemos, y si no nos
rendimos a su carifio y a las manifestaciones de su tierno amor y cuidado, afirmo, en su nombre, que él nos

50



ama tanto que nos purificara y nos llevara a ese punto. Tal vez tenga que aplicarle el &cido de 'debilidad' o el
acido de 'enfermedad’; sin embargo, sera para su propio bien. No me entienda mal. Esto no significa que
cada vez que estemos enfermos necesariamente sea un castigo. No es eso lo que las Escrituras dicen; pero
dicen que puede ser asi. Ha ocurrido muchas veces. Puede encontrar muchos ejemplos en las Escrituras.
Pablo comprendid que el aguijon en la carne le habia sido dado para mantenerlo humilde y evitar que se
exaltara demasiado a si mismo (2 Cor. 12:7-10). Hay personas necias y superficiales que afirman que el
Sefior nunca quiere que el hombre se enferme. Las Escrituras ensefian que ‘el Sefior castiga a quien ama'y la
enfermedad es una de las formas—'por lo cual hay muchos enfermos y debilitados entre vosotros y muchos
duermen'. Si realmente es un hijo de Dios, tenga cuidado, esté alerto. Puesto que pertenece al cuerpo del
cual él es la cabeza, él le purificara, él le perfeccionara, él hara que llegue a ser lo que €l quiere.

Esto nos presenta un interrogante final. ;Cuando van a ocurrir estas cosas? Aparentemente no hay dudas al
respecto. Esto debe ser una referencia a la 'segunda venida' de nuestro Sefior. Sera cuando él venga y se lleve
a la iglesia consigo. Esa es la ensefianza de las Escrituras. "\Voy, pues, a preparar lugar para vosotros. Y si
me fuere y os preparare lugar, vendré otra vez y os tomaré a mi mismo, para que donde yo estoy, vosotros
también estéis".

En la oracion sacerdotal registrada en Juan 17 tenemos exactamente la misma ensefianza. Cristo quiere que
la iglesia pueda ver "mi gloria que me has dado; porque me has amado desde antes de la fundacion del
mundo”. Eso es lo que nosotros como cristianos, hemos de ver. '"Hemos de verle como él es'. Ahora él tiene
otra vez la gloria que habia compartido desde la eternidad con el Padre. Cuando él estuvo aqui en la tierra
habia puesto aparte las sefiales de esa gloria. Por eso nunca apruebo los intentos de pintar retratos de nuestro
Sefior. Ellos son pura imaginacion y, con seguridad, casi siempre son equivocados. No tenemos hechos
respecto de su aspecto fisico. Las Escrituras guardan silencio sobre este punto. El estuvo aqui 'en semejanza
de carne pecaminosa’ y luego tenemos aquel indicio que se encuentra en Juan 8:57 sefialando que su aspecto
era el de una persona mucho mayor. El dijo refiriéndose a si mismo ‘antes que Abraham fuese, yo soy'. Y
ellos respondieron, 'aln no tienes cincuenta afios, ¢y has visto a Abraham?' En ese entonces era de
aproximadamente treinta y tres afos, pero ellos le asignaron cincuenta. Pero esto es de poca importancia; lo
que importa es que al ascender al cielo volvié a tener su gloria, y que ahora vive en esa condicion
glorificada. En el camino a Damasco Pablo tuvo una leve idea de toda su gloria, fue algo tan maravilloso
que cayera enceguecido a tierra. Pero, nosotros vamos a 'verlo como él es'. Antes tendremos que ser
glorificados para poder resistir ese cuadro; pero, es algo que con toda certeza nos ocurrira. 'Y he de verle
cara a cara'. Como esposa de Cristo, hemos de estar alli junto a él compartiendo esta gloria.

¢ Cuando ocurrira esto? Ocurrira cuando todo haya sido completado, cuando haya sido salvada la plenitud de
los gentiles y de Israel y la iglesia esté completa y entera. No faltara ninguna persona, ninguna estara
ausente, ni una sola. Es algo que el diablo no puede frustrar; él es un enemigo ya vencido. El apostol
siempre se deleita en decir esto. Con tono glorioso lo dice en Filipenses 1:6: "Estando persuadido de esto,
que el que comenzd en vosotros la buena obra, la perfeccionara hasta el dia..." ;Hasta qué dia?’Hasta el dia
de Jesucristo'. 'El dia de Jesucristo’, ‘el dia de Cristo’, el dia de la coronacion que se aproxima. O bien, como
él lo ha expresado al final del tercer capitulo de dicha epistola: "Mas nuestra ciudadania esta en los cielos, de
donde también esperamos al salvador, al Sefior Jesucristo; el cual™ 01 cuando él venga—"transformara el
cuerpo de la humillacion nuestra, "ara que sea semejante al cuerpo de la gloria suya por el poder con el cual
puede también sujetar a si mismo todas las cosas”. Nada puede detenerlo. Otra vez, el apdstol, escribiendo
en Romanos 8:22, 23: "Porque sabemos que toda la creacion gime a una, y a una esta con dolores de parto
hasta ahora; y no solo ella, sino que también nosotros mismos que tenemos las primicias del Espiritu,
nosotros también gemimos dentro de nosotros mismos, esperando la adopcion”. ;Qué es eso? 'La
redencion'—Ia glorificacion—'nuestro cuerpo’. Eso significa librarse de las manchas, impurezas y arrugas, y
de toda cosa semejante y habitar completos y gloriosos en su presencia.

¢Ha notado esto en Apocalipsis 19:6-9?: "Y oi como la voz de una gran multitud, como el estruendo de
muchas aguas, y como la voz de grandes truenos, que decia: Aleluya, porque el Sefior nuestro Dios
todopoderoso reina. Gocémonos y alegrémonos y démosle gloria; porque han llegado las bodas del Cordero
y su esposa se ha preparado. Y a ella se le ha concedido que se vista de lino fino, limpio y resplandeciente;

51



porque el lino fino es las acciones justas de los santos. Y el angel me dijo: Escribe: Bienaventurados los que
son llamados a la cena de las bodas del Cordero™. jOh, qué inmenso el privilegio de haber sido invitados a la
cena de la boda del Cordero, a la ocasion cuando €l se presente la esposa a si mismo! Ella estara ataviada
con estos vestidos de justicia externa, e interiormente sera perfecta. jOh, qué bendicion la de estar presente
en esa maravillosa fiesta de bodas! No nos sorprende que Judas finalice su breve epistola diciendo: "Y a
aquel que es poderoso para guardaros sin caida, y presentaros sin mancha delante de su gloria con su gran
alegria, al Unico y sabio Dios, nuestro Salvador, sea gloria y majestad, imperio y potencia, ahora y por todos
los siglos. Amén™.

¢ Como deberiamos sentirnos? Deberiamos sentirnos exactamente como se siente cualquier mujer que cierra
su compromiso matrimonial. Deberiamos anhelarlo y vivir para él. Esto deberia ocupar el centro de nuestras
vidas con exclusion de cualquier otra cosa. Deberiamos sentirnos animados por esto, estimulados e
impulsados por ello mirando siempre hacia ese futuro— jhacia el dia de bodas, la ceremonia, a los amigos
que estaran presentes, a la festividad, el asombro y la gloria y el esplendor de todo ello!

‘A fin de presentarsela a si mismo una iglesia gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga’. jEl, mirando a los
ojos de ella, ella mirando a los ojos suyos! Ese fue el proposito de nuestro bendito Sefior cuando vino a la
tierra Y vivid y murid y resucito otra vez. Ese es su proposito para con nosotros. jEI murié por nosotros para
que nosotros pudiéramos llegar a eso! El nos ha separado para que pudiéramos llegar a ello! jPara eso nos
estd purificando! jCon ese proposito nos cuida! jQuiera Dios darnos la gracia para comprender el privilegio
de ser un miembro de la iglesia cristiana! Quiera Dios que también tengamos la gracia y la fuerza y el
entendimiento para comprender algo de esa gloria que nos espera para que en ello cifremos nuestros afectos,
iy no en cosas terrenales!

UNA CARNE
Efesios 5:25-33

Todavia estamos considerando la doctrina de la relacion de Cristo con la iglesia. Es algo que no termina, ni
siquiera con lo que hemos visto. Aun debemos proseguir; y hemos de ver que la doctrina del apéstol se eleva
a alturas aun mayores. Podrian haber pensado que no hay nada mas exaltado que aquel versiculo 27 donde
se nos da una idea de lo que nos espera como esposa de Cristo, como miembros de la iglesia cristiana. Pero,
la doctrina se extiende aun mas alla; hay algo aun mas maravilloso, y mas increible; esta es la extraordinaria
doctrina de la unidén mistica entre Cristo y la iglesia. ElI argumento del apdstol es que nosotros no
entendemos cabalmente el significado del matrimonio hasta entender la doctrina de la unién mistica de
Cristo y la iglesia. Hemos de ver que cada una de estas doctrinas ayuda a arrojar luz sobre la otra. La unién
mistica entre Cristo y la iglesia nos ayuda a comprender la unién entre marido y mujer; y la union entre
marido y mujer a su vez nos da cierta luz sobre la union mistica entre Cristo y la iglesia. La analogia y la
ilustracién humanas nos ayudan a comprender la verdad divina, pero en el andlisis final es el entendimiento
de esta verdad divina la que nos capacita a entender todo lo demas; de modo que el apdstol pasa de una a la
otra.

Hemos de dirigir, pues, nuestra atencion a esta exaltada doctrina de la unién entre Cristo y la iglesia. Sin
duda todos nosotros somos confortados por lo que el apdstol dice en el versiculo 32: 'Grande es este
misterio’. En efecto, esto es un gran misterio. Por eso debemos acercarnos con mucho cuidado y debemos
enfocarlo con mucha oracion. Es totalmente cierto que aparte de la investidura y de la uncién que solo el
Espiritu Santo puede dar, de ninguna manera seremos capaces de entender esto. Para la persona no
regenerada, no convertida, para el mundo, esto carece totalmente de sentido; V es precisamente lo que el
mundo dice al respecto. Incluso para el cristiano es un gran misterio. Pero, gracias a Dios, el uso del término
'misterio’ en el Nuevo Testamento nunca tiene la connotacion de algo que no puede ser entendido de ninguna
manera. 'Misterio’ significa algo que la mente humana sin ninguna ayuda no puede entender. No importa
cuan grande sea la capacidad de esa mente. La mas grande de las mentes del mundo, el filésofo mayor, si no
es una persona regenerada, no sélo es nada mas que un principiante, es menos que un bebé; en efecto,

52



espiritualmente hablando, estd muerto. No tiene absolutamente ningin entendimiento de un tema como éste
Esta es una verdad espiritual y puede ser entendida solamente en forma espiritual. El mejor comentario para
todo esto es, una vez mas, lo que encontramos en 1 Corintios 2:6 hasta el final. Por lo tanto, no es de
sorprenderse que un tema tan elevado como éste, muchas veces haya sido mal entendido y mal entendido en
forma muy dréstica.

Tdmese por ejemplo la ensefianza de la Iglesia Catélica-romana en este respecto. La palabra que en la Reina
Valera (Revision 1960) se traduce por 'misterio’, la iglesia Catdlica-romana la traduce por 'sacramento’. Ellos
leen 'este es el gran sacramento’, y partiendo de esta declaracién es que ellos elaboran su doctrina del
matrimonio como uno de los siete sacramentos. Ellos hablan acerca de los 'siete sacramentos'—no solamente
los dos reconocidos por todos los evangélicos, es decir, el bautismo y la cena del Sefior —y uno de ellos es
el matrimonio. La supuesta prueba es el presente versiculo. Esta es la clase de fundamento sobre el cual ellos
introducen su concepto del matrimonio como un sacramento y que por ese motivo sélo puede ser oficiado
por un sacerdote. Esto es simplemente una ilustracion de la forma en la que elevan el sacerdocio e
introducen un elemento magico en el cristianismo. Todo ha sido disefiado con ese propésito. Pero ello
demuestra como se pueden pervertir las Escrituras, como se las puede dar un mal uso y como uno puede
apropiarse de ellas por el interés de alguna teoria central que sirve como base de partida. Si comienza
exaltando a su iglesia y al sacerdocio, debe defender su posicion en todas las formas posibles; y eso es lo
que ellos hacen. La 'extrema uncion' también es algo que s6lo puede ser administrado por un sacerdote, y asi
es un sacramento; y asi sucesivamente. Todas estas cosas son disefiadas para sostener este poder sumamente
artificial del sacerdote. Me refiero a esto solamente para demostrar como se puede malinterpretar una
afirmacion como ésta. Lo que finalmente demuestra cuan entera y completamente equivocada esta la
interpretacion cat6lica-romana es precisamente lo que el apdstol afirma a continuacion en este mismo
versiculo—'mas yo digo esto respecto de Cristo y de la iglesia’. A ese misterio es al que se refiere. Este
misterio arroja su luz sobre el matrimonio humano entre un hombre y una mujer, pero él esta hablando de
‘Cristo y la iglesia’. De manera que el verdadero misterio es la relacion entre Cristo y la iglesia. Por lo tanto,
los catolico-romanos estan realmente comprometidos a creer que la relacion entre Cristo y la iglesia es un
sacramento. Sin embargo, no es eso lo que ellos dicen porque seria necio hacerlo. De todos modos ésta es
una de las formas en que el asunto puede ser totalmente mal interpretado.

Rechazando el concepto romanista, volvamos a considerar esta frase: 'Grande es este misterio'. Pablo quiere
decir que este es un asunto muy profundo, un asunto que requerird todas nuestras capacidades, y que
muestra la necesidad de aquello por lo que el ya or6 en favor de ellos en el capitulo uno: 'Alumbrando los
ojos de vuestro entendimiento’ mediante el Espiritu Santo. Si no lo enfocamos de esta manera, es decir,
ungidos por el Espiritu, nos enfrentaremos a tres peligros principales. El primero es dejarlo completamente a
un lado. Lamentablemente, esta es la posicion de muchas personas cristianas. Dicen "Ah, este asunto es muy
dificil" y por el hecho de ser dificil no intentan entenderlo, y se apresuran hacia la siguiente declaracion, por
cierto, no tenemos necesidad de detenernos en esa actitud. Es una actitud que nunca se puede defender, es
algo que nunca se debe hacer. El solo hecho de haber dificultades en las Escrituras no quiere decir que
debamos pasarlas por alto. Estan alli para nuestro estudio y para nuestra instruccion y por muy dificiles que
puedan ser, debemos hacer todo lo posible para entenderlas y comprenderlas. Esa es una de las razones para
la existencia de la iglesia cristiana. Por eso el Sefior ha constituido ‘a algunos apostoles; a otros, profetas; a
otros, evangelistas; a otros, pastores y maestros' y asi sucesivamente. El propdsito es instruirnos en estas
cosas; el propdsito es que podamos usarlas. No debemos decir, "Ah, esto es demasiado dificil”, y
apresurarnos a pasar a otra cosa. Nunca comprendera su propio matrimonio, si es casado, a menos que trate
de entender esto. El apdstol escribio esto para ayudarle a entenderlo.

El segundo peligro consiste en tratar el asunto de tal forma que le quitemos o reduzcamos su elemento de
misterio. Muchas personas lo han hecho asi, inclusive comentaristas. Esas personas han tenido tanto temor
de esta 'union mistica’' y esta ensefianza sobre ella, que la han reducido a un asunto de mera semejanza
general, a una simple unidad de intereses, y asi por el estilo. Pero esto es eliminar sencillamente el 'misterio’
del asunto. Ellos dicen, "este es sélo una hipérbole, este es un lenguaje altamente dramatico que el apdstol
utiliza". Pero eso no toma en cuenta que Pablo nos dice deliberadamente que se trata de un ‘gran misterio’.
No debemos reducir el 'misterio’, no debemos convertirlo en algo ordinario. Este es un peligro que nos sale

53



al encuentro en muchos puntos de la vida cristiana, y de la ensefianza cristiana. Es el peligro que nos
confronta en conexion con nuestros dos sacramentos— jen nuestro temor de decir demasiado, decimos
demasiado poco! Debemos evitar ese peligro.

El tercer peligro consiste en querer desarrollar todo esto en forma demasiado detallada. Convencidos de
nuestra tarea de encarar el asunto y tratar de comprenderlo y de desarrollarlo, lo desarrollamos de tal manera
que finalmente no dejamos nada del misterio. Obviamente esto también es un error porque el apostol mismo
dice: 'Grande es este misterio’. Eso no significa, repito, que no entendamos nada de él, pero si significa que
no lo entendemos perfectamente, que no lo entendemos totalmente, que aun le queda algo que nos elude,
algo que nos deja asombrados y maravillados.

Tratemos entonces de evitar estos errores particulares al proceder a enfocar este gran misterio. Esta es una
verdad maravillosa, y al considerarla nos elevamos a esas raras alturas que sélo se encuentran en las
Escrituras.

¢Cual es la ensefianza del apostol acerca de la relacion mistica entre Cristo y la iglesia? Podemos comenzar
con algo que nos es sumamente conocido, porque ya lo hemos visto antes en esta epistola. La primera cosa
que €l nos dice es que la iglesia es el ‘cuerpo’ de Cristo: 'Asi también los maridos deben amar a sus mujeres
como a sus mismos cuerpos' (v. 28). Luego afiade en el versiculo 29: 'Porque nadie aborrecié jamas a su
propia carne, sino que la sustenta y la cuida, como también Cristo a la iglesia’. Y luego en forma mas
particular: 'Porque somos miembros de su cuerpo’. Al final del primer capitulo ya habia introducido esta
ensefianza y la habia reiterado en 4:16. Pero el apostol tiene cuidado de recordarnoslo porque esté ansioso de
destacar el principio del caracter intimo de la relacion. Se trata de la relacion entre la cabeza y los miembros
de un cuerpo. Lo que a él le preocupa subrayar es que la relacion entre marido y mujer no es una mera
relacion externa. Existe una relacidon externa, pero hay mucho mas que eso. La caracteristica esencial del
matrimonio no es simplemente que dos personas vivan juntas. Ese es solo el comienzo; hay muchas cosas
que trascienden eso; y aqui hay algo mucho mas profundo, algo mucho méas maravilloso. La iglesia, afirma
Pablo, realmente es una parte de Cristo. Asi como los miembros del cuerpo son una parte del cuerpo, del
cual la cabeza es la parte principal, asi Cristo es la cabeza de la iglesia. Como Pablo lo expresa al final del
primar capitulo: ™Y sometié todas las cosas bajo sus pies, y lo dio por cabeza sobre todas las cosas a la
iglesia la cual es su cuerpo, la plenitud de aquel que todo lo llena en todo". Y, nuevamente, en el capitulo
cuatro: "Sino que siguiendo la verdad en amor, crezcamos en todo en aquel que es la cabeza, esto es, Cristo,
de quien todo el cuerpo, bien concertado y unido entre si por todas las coyunturas que se ayudan
mutuamente, segun la actividad propia de cada miembro, recibe su crecimiento para ir edificandose en
amor". Debemos ser fieles a este principio, puesto que es una introduccién esencial para poder entender la
doctrina de la unién mistica.

Pero eso es solo la introduccion. El apostol se extiende mas alla, y en el versiculo 30 afiade: 'Porque somos
miembros de su cuerpo'—y luego sigue con este extraordinario agregado: 'De su carne y de sus huesos'. El
apostol esta hablando de la relacion de la iglesia con el Sefior Jesucristo. Es aqui donde realmente entramos
al misterio. EI concepto de la iglesia como cuerpo de Cristo, si bien es dificil, no es tan dificil como este
agregado: 'De su carne y de sus huesos'. Algunos han tratado de evitar totalmente esta expresion sefialando
que en ciertos manuscritos no existe tal agregado; pero, en términos generales, todas las autoridades en el
tema concuerdan en que el agregado se encuentra en los mejores manuscritos. De esa manera entonces, no
podemos resolver el problema. Y, en efecto, todo el contexto y las siguientes citas tomadas de Génesis 2
sefialan la importancia esencial de mantener este agregado aqui, y que de lo contrario no habria sentido ni
propdsito en la cita. Como he de demostrar, alli el apostol se refiere claramente a Génesis 2 y ciertamente
estd haciendo lo mismo aqui.

Aqui estamos tocando el corazon mismo del misterio. Debemos recordar que la intencion del apostol, su
proposito, es todavia el mismo. Si el apostol se hubiera limitado a decir que la iglesia es el cuerpo de Cristo,
correriamos el peligro de pensar que se trata de un agregado sin conexion con el resto, por supuesto, no
debemos pensar de esa manera porque cualquiera que conoce algo acerca del cuerpo sabe que no consiste de
la unién casual de un numero de partes. Nunca se puede insistir demasiado en que el cuerpo no consiste de

54



un nimero de dedos conectados a una mano, y una mano conectada a un antebrazo y asi sucesivamente.
iNo! El aspecto esencial de un cuerpo es su unidad organica y vital. Y a fin de subrayar y salvaguardar ese
principio, el apostol hace este agregado diciendo: 'Porque somos miembros de su cuerpo, de su carne y de
sus huesos'.

A mi parecer, la Unica forma de resolver el problema es seguir la indicacion que nos da el mismo apdstol y
volver a la declaracion que el toma del Génesis 2:23: "Dijo entonces Adan"—refiriéndose a la mujer—"esto
es ahora hueso de mis huesos y carne de mi carne”. Aqui hay otra declaracion que se ha interpretado
equivocadamente. Hay aquellos que afirman que el apdstol en Efesios 5:30 se estd refiriendo a la
encarnacion. En su concepto es una forma de decir que al venir el Sefior Jesucristo a este mundo tomé sobre
si la naturaleza humana, en otras palabras, que tomo6 sobre si nuestra carne y nuestros huesos. Pero
semejante interpretacion es totalmente imposible. Lo que el apdstol esta diciendo no es que el Sefior
Jesucristo, la segunda persona de la bendita Santa Trinidad, haya tomado 'nuestra’ carne y huesos; lo que él
dice es que 'nosotros' tomamos su carne y sus huesos, que 'nosotros somos miembros de su cuerpo, de su
carne y de sus huesos'. Aqui dice exactamente lo contrario; de manera que ésta no es una explicacion.

También ha habido un lamentable malentendido de este asunto en términos del sacramento de la Cena del
Sefior. Hay quienes han dicho que el apdstol al escribir '‘porque somos miembros de su cuerpo, de su carne y
de sus huesos' se esté refiriendo al cuerpo glorificado de nuestro Sefior. El cuerpo que adopt6 el Sefior
Jesucristo ha sido glorificado y ellos afirman que nosotros somos literalmente partes y miembros de su
cuerpo glorificado. Pero sin lugar a dudas hay una consideracion que invalida esto de una vez para siempre y
es que dicho cuerpo glorificado esta en el cielo. Entonces, de ninguna manera puede aplicarse a nosotros.
Pero, yendo aun mas all4, segin vengo diciendo, ellos han introducido aqui todo el tema de la comunion, de
la Cena del Sefior. Los catolico-romanos dicen que no hay dificultad al respecto aqui. Segun su ensefianza,
en la mesa de la comunion el sacerdote realiza un milagro, transforma un trozo de pan en la misma ‘carne y
huesos' del Sefior Jesucristo. Esa es la doctrina de la transubstanciacion. Lo que esta sobre el plato tiene el
aspecto de pan, pero eso es s6lo un 'accidente’, la 'substancia’ ha sido transformada. El color blanco
permanece, pero lo que se ofrece a quien toma la comunidn ahora es, en realidad, el cuerpo de Cristo. De
modo que cuando come, esta comiendo 'su carne y sus huesos', y de esa manera llega a ser una parte suya. A
fin de sostener esta doctrina ellos apelan a la ensefianza de Juan 6.

Luego esta la doctrina luterana, que no es la transubstanciacion, sino lo que ellos llaman ‘consubstanciacion’
que al fin viene al ser casi la misma cosa. Ellos afirman que el pan realmente no es transformado en el
cuerpo de Cristo, sino que el cuerpo glorificado de Cristo entra al pan, de modo que su presencia este alli.
De modo que tiene el pan y ademaés el cuerpo glorificado de Cristo, y come a ambos.

Sin duda, debe ser evidente que todo esto es para significar algo que de ninguna manera esta sugerido por el
apostol, ni en el versiculo, ni en todo el contexto. Es un intento de explicar el misterio de una forma
inconsistente con el contexto; y en el analisis final, casi siempre elimina el misterio del asunto.

Sin lugar a dudas, si seguimos la direccion del propio apostol arribaremos a la auténtica explicacion.
Obviamente esta citando a Genesis 2:23: 'Dijo entonces Adan: Esto es ahora hueso de mis huesos y carne de
mi carne'. Evidentemente su analogia es la de Adan y Eva, y Cristo y la iglesia. De manera que es correcto
decir de la iglesia que 'somos miembros de su cuerpo, de su carne y de sus huesos'.

¢Pero qué nos sugiere esto? Debemos introducirnos aun mas en el misterio. ¢{No es esto como caminar en
alguna caverna donde se encuentra la primera camara, y luego ve que se abre otra? Entra en esa, y continla;
y en la cdmara que se encuentra en el centro mismo de la caverna se encuentra el gran tesoro. ;A qué se
refiere el apostol? Eso depende del significado de Génesis 2:23. La respuesta es claramente que la mujer ha
sido tomada del hombre. {Not6 la construccion exacta de las palabras de Génesis 2:23? "Dijo entonces
Adan: Esto es ahora hueso de mis huesos y carne de mi carne; ésta sera llamada Varona™. ;Pero por qué ha
de ser llamada "Varona'? La respuesta es ésta: ‘porque fue tomada del hombre'. La verdadera definicion de
mujer es alguien que ha sido tomada del hombre. Ese es el verdadero significado de la palabra 'mujer'. Mujer
(\Varona)* por definicion, por origen, por su nombre, es alguien que ha sido tomado del hombre. Pero

55



observe nuevamente en la forma en que esto fue hecho. "Y dijo Jehova Dios: No es bueno que el hombre
esté solo; le haré ayuda idonea para el" (v. 18). (Nota del traductor: en adelante seguiremos usando "mujer"
en lugar de VVarona).

Nuevamente al final del versiculo 20 se nos dice, "mas para Adan no se hall ayuda idénea". Los animales
habian sido creados y los animales son maravillosos, pero ninguno de ellos es una ayuda idénea para el
hombre. Hay una diferencia esencial entre el hombre y el animal. Después de todo el hombre es una
creacion especial, no es alguien que surgié por evolucién de entre los animales. EI mas desarrollado de los
animales es esencialmente diferente al menos desarrollado de los hombres; pertenece a un orden diferente, a
un reino totalmente distinto. EI hombre es Gnico, ha sido hecho a la imagen de Dios. De modo que si bien
los animales son maravillosos, no hubo ninguno que pudiera ser compafiero del hombre, el compariero que
el hombre necesita. De modo que, prosiguiendo, leemos: "Entonces Jehova Dios hizo caer suefio profundo
sobre Adan, y mientras este dormia, tomd una de sus costillas, y cerrd la carne en su lugar. Y de la costilla
que Jehova Dios tomo del hombre, hizo una mujer”. La mujer es tomada del hombre, es tomada de su
sustancia, de 'su carne', 'sus huesos'. Dios toma una parte del hombre y de esa parte hace una mujer.
¢Entonces, qué es la mujer? Ella es de la misma sustancia del hombre, 'de su carne y de sus huesos'. Dios
realiz6 la operacion. EI hombre fue sumido en un profundo suefio y entonces fue ejecutada la operacion, fue
extraida la parte, y de ella se hizo aquella mujer.

‘Grande es este misterio; mas yo digo esto respecto de Cristo y de la iglesia’. 'Somos miembros de su cuerpo,
de su carne y de sus huesos'. ;Coémo? En el principio la mujer fue el resultado de una operacion que Dios
realizo en el hombre. ;Como llego a existir la iglesia? Ella es resultado de una operacion que Dios realizo en
el monte Calvario en el Segundo Hombre, su amado Unigénito Hijo. Un profundo suefio cay6 sobre Adan.
Un profundo suefio cayo sobre el Hijo del Hombre. El entregd su espiritu, expiro, y alli en esa operacion la
iglesia fue extraida de él. Asi como la mujer fue extraida de Adéan, la iglesia es tomada de Cristo. La mujer
fue extraida del costado de Adan; y la iglesia proviene del costado herido y sangrante del Sefior. Ese es su
origen; y de esa forma ella es 'carne de su carne, y hueso de sus huesos'. 'Grande es este misterio'.

¢Se habia dado cuenta de esto? No es una casualidad que al Sefior Jesucristo, en el Nuevo Testamento, se le
Ilama el 'Segundo Hombre' o el ‘postrar Adan'. El apdstol nos ensefia aqui que esto también es cierto de él en
el mencionado sentido. Normalmente pensamos que nuestra relacion con él es algo individual, y es cierto.
Tomese la ensefianza referida a la relacion del cristiano con el Sefior Jesucristo, tal como se encuentra en
Romanos 5, y alli vuelve a tener esta comparacién entre el primer hombre y el Segundo Hombre; se nos dice
alli como todos estamos implicados en la trasgresion de Adan, y como todos estamos implicados en la
justicia de Cristo. Como con uno, asi con el otro. Alli el acento esta sobre el aspecto personal. Aqui esta en
términos de la iglesia como un todo, la relacion comunal; y en ello consiste la misteriosa verdad que Pablo
estd ensefiando. Asi como es correcto decir que la mujer fue extraida del costado del hombre, de su propia
substancia, 'su carne y sus huesos', asi la iglesia es extraida de Cristo, y nosotros somos parte de él como
miembros de su cuerpo y de sus propios huesos El es el postrer Adan, él es el Segundo Hombre. Y asi como
Dios oper0 en el primer hombre para proveerle su esposa, su ayuda iddnea, asi opero en el Segundo Hombre
para el mismo propdsito, pero, en una forma infinitamente mas gloriosa.

Pero, vayamos aun mas alla. Lo hacemos con temor y temblor; pero como sea, prosigamos. El apostol esta
subrayando que nosotros somos parte de la propia naturaleza de Cristo. Nétese que él usa las palabras ‘a si
mismo' en el v. 28: "Nadie" dice el apostol, "aborrecié jamas a su propia carne, sino que la sustenta y la
cuida, como también Cristo a la iglesia. Asi también los maridos deben amar a sus mujeres como a sus
mismos cuerpos. El que ama a su mujer, a si mismo se ama". jSeguimos aun con la misma idea! El cuerpo
es una parte del hombre, y por eso cuando presta atencion a su cuerpo, se esta prestando atencién a si
mismo. No puede divorciarse de si mismo. Lo que él hace por su cuerpo lo estd haciendo a favor de si
mismo; lo hace porque su cuerpo es una parte de si mismo. Esa es la relacion entre Cristo y la iglesia. Eso no
significa que nosotros seamos divinos. Debemos tener cuidado con eso. Nosotros los cristianos no somos
dioses ni somos divinos. Pero si significa que el Sefior Jesucristo formd y comenzé una nueva humanidad.
Una humanidad comenz6é con Adan, una nueva humanidad comenz6 con el Sefior Jesucristo. Somos
participes de esto. Somos coparticipes. Por ese motivo encontramos a Pedro diciendo en 2 Pedro 1:4 que

56



somos ‘participantes de la naturaleza divina'. Somos participantes de esta naturaleza que ahora tiene el
mediador, después de haber pasado por la encarnacién y habiendo hecho cuanto se habia propuesto hacer en
su venida. De él derivamos nuestro ser, y realmente somos parte de él.

Pero, debemos dar el paso final e ir a los versiculos 31 y 32: "Por esto dejara el hombre a su padre y a su
madre, y se unird a su mujer, y los dos serdn una sola carne. Grande es este misterio; mas yo digo esto
respecto de Cristo y de la iglesia". Aqui, otra vez, s6lo podemos entender el sentido del apéstol volviendo al
segundo capitulo de Génesis. Este versiculo es una cita directa de Génesis 2:24. Pero ¢qué significa
exactamente? Hay muchas personas que se atemorizan en este punto y dicen: "Ah, este es un gran misterio y
nosotros debemos cuidarnos de no interpretarlo demasiado™. Entonces ellos afirman que el apostol introdujo
estas palabras: "Y los dos serdn una sola carne', la cita que proviene de Génesis 2:24, con el simple propdsito
de redondear su cita. Pero, el apdstol no hace ese tipo de cosas; el apostol no toma una cita a menos que
tenga un objeto y un proposito al tomarla. Ellos dicen, "por supuesto, es evidente que esto nada tiene que ver
con el Sefior Jesucristo y la iglesia. Aqui Pablo realmente estd hablando de maridos y mujeres; en este punto
no se esta refiriendo a la iglesia”. Pero, no puedo aceptar eso, puesto que Pablo dice: 'Este'—lo que acabo de
mencionar— "Grande es este misterio; mas yo digo esto respecto de Cristo y de la iglesia'.

Yo creo que esta expresion referida a 'una carne' se aplica a la relacion de Cristo y la iglesia, tanto como a la
relacion entre el esposo y la mujer. Pero, tengamos cuidado, porque este es un gran misterio. No quiero ni
pretendo decir que yo lo entiendo totalmente, pero, al mismo tiempo no quiero apartarme del misterio. Yo
quiero apropiarme de la ensefianza referida a esta relacion mistica, a esta extraordinaria unidad, a esta
unidad de la cual estd hablando Pablo. Creo que la explicacion esta en lo que sigue. Vuelva a Génesis 2 y
encontrara esto. Originalmente, Adan fue uno solo, un hombre perfecto y completo. Sin embargo, tenia una
especie de carencia, no hubo ayuda idonea para él. Se nos dice, entonces, que Dios realizo la operacion, y
este hombre que habia sido uno comienza a ser dos—Adéan y Eva, el hombre y la mujer. La mujer fue
tomada de él, de manera que ella es una parte suya; ella no fue creada a partir de la nada como ocurri6 con el
hombre. Ella fue extraida del hombre, de modo que es una parte de él. Pero el proceso no se detuvo alli—y
es aqui donde yo veo la esencia de este misterio. En cierto sentido, ellos ahora eran dos, pero, en otro sentido
no eran dos: 'Por tanto, dejara el hombre a su padre y a su madre y se unira a su mujer, y seran una sola
carne'. Esa es la esencia misma del misterio. En cierto sentido ellos son dos, pero, en cierto sentido ellos no
son dos. Nunca debemos olvidar esta unidad, esta particularidad de ser uno, esta idea de 'una carne'.

Elevémonos, entonces, a la cumbre méas alta del misterio. Adan sin Eva era incompleto. La deficiencia, la
carencia fue compensada por la creacion de Eva. Entonces, en cierto sentido podemos decir que Eva
constituye la ‘complementacion’ de Adan, ella constituye la provision de lo que estaba faltando en Adan. Y
eso es exactamente lo que el apostol dice acerca de la iglesia en su relacion con Cristo. Somos afortunados
porque esto ya lo habia dicho en 1:23 donde leemos: 'la cual es su cuerpo'. El esta hablando de la iglesia, "lo
dio por cabeza sobre todas las cosas a la iglesia, la cual es su cuerpo, la plenitud de aquél que todo lo llena
en todo". La iglesia es la 'plenitud’ de Cristo. La iglesia, dice el apostol Pablo, es la que constituye, por asi
decirlo, esta plenitud de Cristo. Ahora yo sugiero que aqui en el capitulo cinco el apostol simplemente repite
aquella verdad. Asi como Adan y Eva llegaron a ser una carne, y asi como Eva constituye la plenitud de
Adan, asi la iglesia constituye la plenitud de Cristo. Las autoridades en el tema concuerdan en que ese es el
significado de la palabra 'plenitud' a lo largo del Nuevo Testamento. Cristo no es la plenitud de la iglesia,
sino la iglesia constituye su plenitud, 'la plenitud de aquél que todo lo llena en todo'.

Podemos considerar el asunto de la siguiente manera. EIl Sefior Jesucristo, corno eterno Hijo de Dios, es
perfecto, completo y entero y siempre lo ha sido desde toda la eternidad—'en él habita corporalmente toda la
plenitud de la deidad'. El es y siempre ha sido coigual y coeterno con el Padre. Toda la plenitud de la deidad
esta en cada una de las tres Personas. No hay carencia alguna, no hay nada que compensar, no hay ninguna
falta de plenitud Pero en su caracter de mediador Cristo no esta completo sin la iglesia Ahora bien, éste es el
misterio, el mas glorioso de todos los misterios. Jesucristo en su caracter de mediador no tendra toda su
plenitud ni estard completo y entero hasta que cada alma por la cual él murié haya sido reunida con él—'la
plenitud de los gentiles' y 'todo Israel’. S6lo entonces estard completo, solo entonces se habra cumplido su
plenitud.

57



Este es el gran misterio de la salvacion, y por eso debemos ser tan cuidadosos. Pero la doctrina de la
salvacion sugiere esto que el bendito eterno Hijo de Dios, a fin de salvarnos, se ha impuesto él mismo una
limitacion. Al tomar sobre si la naturaleza humana, se impuso una limitacion. El sigue siendo eternamente
Dios—no hay limitacion a esto, no hay reduccion en su deidad. Se trata de un gran misterio y no debemos
tratar de entenderlo en su sentido Gltimo. No puede ser entendido. Pero, esta es la ensefianza. Alli esta él, el
Unico, inmutable. Es cierto, pero se hizo hombre y fue sujeto a ignorancia y debilidad cuando estuvo en este
mundo, ‘hecho a la semejanza de carne de pecado’. Y en su caracter de mediador, reitero, no estard completo
hasta que la iglesia esté completa. El tiene una esposa a la cual serd unido y ambos seran ‘'una carne'. Cuando
el Sefior Jesucristo retorno al cielo no dejé su cuerpo aqui, lo llevé consigo. Esa naturaleza humana esta con
él ahora, y siempre lo estara. El todavia sigue siendo la Segunda Persona en la bendita Santa Trinidad, sin
embargo, esta naturaleza humana que nosotros poseemos esta alli con él, y nosotros hemos de estar en €l
eternamente. EI mismo se ha sujetado a algo. Yo me atrevo a decir algo que casi es una especulacion, pero el
apostol cita estas palabras: 'Por tanto, dejard el hombre a su padre y a su madre, y se unird a su mujer, y
seran una sola carne'. Sin forzar los detalles, afirmo lo siguiente—el Sefior Jesucristo dejd las cortes de la
gloria y vino a este mundo y a esta tierra en busca de su esposa. En este caso hubo un 'dejar' como el caso
del hombre que deja a su padre y a su madre para unirse a su esposa. Si, él dej6 las cortes de gloria—tal
como Carlos Wesley nos lo recuerda:

iEl trono del Padre dejé arriba,
tan grande, tan infinita su gracia fue!

Por amor a su esposa dejo el cielo y las cortes de su gloria. Hubo un terrible momento cuando exclamo:
"Dios mio, Dios mio, ¢por qué me has desamparado?” en ese momento quedo separado de su Padre. ¢Y por
qué? Oh, para poder comprar y salvar esta esposa suya que ahora, como resultado de dicho acto, es una parte
de su cuerpo, de su carne, y de sus huesos.

Esto es, reitero, el supremo misterio. Nada hay méas maravilloso, nada hay mas glorioso que esto. Nosotros
somos participantes de su naturaleza humana, estamos unidos a él y asi estaremos con él durante toda la
eternidad es por eso que se nos dice en las Escrituras que estaremos encima de los angeles y los
‘juzgaremos’. "¢ O no sabéis", dice Pablo en 1 Corintios 6, "que los santos han de juzgar al mundo... a los
angeles?” Aun a los Angeles ¢Por qué? Porque somos elevados a una posicion superior a la de ellos;
nosotros estamos en el Hijo, somos parte de él, unidos a él, 'una carne' con él La iglesia es la esposa de
Cristo y cuando pensamos en esta relacion siempre debemos contemplar este misterio y comprender que
'somos miembros de su cuerpo, de su carne y de sus huesos'. Pero sobre todas las cosas, comprendamos lo
que él hizo para que nosotros pudiéramos ser suyos. Dejo el trono de su Padre arriba, 'se humill6 a si mismo,
no estimo el ser igual a Dios como cosa a que aferrarse'—esa es la forma en que amd a la iglesia. 'Maridos,
amad a vuestras mujeres, asi como Cristo amo a la iglesia, y se entrego6 a si mismo por ella'.

LOS PRIVILEGIOS DE LA ESPOSA
Efesios 5:25-33

Nos hemos estado abriendo camino a través de esta gran declaracion cuyo propoésito principal es la
edificacion de los maridos, pero, como hemos estado viendo, también tiene un mensaje glorioso para todos
los cristianos. Esto se debe a que el apdstol al dar su mensaje a los maridos lo hace utilizando la
comparacion de la relacion entre Cristo y la iglesia. Esa es la analogia que los maridos siempre deben
recordar.

Sin embargo, hay una cosa méas que debemos hacer antes de considerar la aplicacion de la ensefianza a las
responsabilidades particulares de los maridos respecto de sus mujeres. En lo que el apdstol ha estado
diciendo hay algo implicito que sera de gran importancia cuando lleguemos a la aplicacion préactica, pero
que también nos es de inestimable valor a cada uno de nosotros como personas cristianas, al comprender

58



nuestra relacion con el Sefior Jesucristo y comprender que juntos somos la esposa de Cristo. Permitanme
explicarme.

Todo lo que hemos estado considerando nos lleva a la deduccién obligada de que el esposo concede ciertos
bienes a su esposa; entonces, ahora vamos a considerar los bienes que el Sefior Jesucristo como esposo de la
esposa, la cual es la iglesia, le ha concedido a ella. Al hacerlo veremos una vez mas el glorioso privilegio
que es ser cristianos y miembros de la iglesia cristiana. Y llamo su atencion a esta verdad porque estoy cada
vez mas y mas profundamente convencido de que el principal problema, el principal mal de nuestros dias es
gue nosotros los cristianos no llegamos a comprender el privilegio y la dignidad de ser miembros de la
iglesia cristiana y del cuerpo de Cristo. Yo se, y reconozco que esta bien preocuparse por el estado del
mundo. No podemos ser cristianos sin esa preocupacion; pero, no comprendo como algunas personas
pueden estar conformes con el estado de la iglesia. Sin lugar a dudas, la explicacion final para el estado del
mundo es el propio estado de la iglesia. Para mi, lo més triste y lo mas grave de la actualidad es que los
cristianos no llegan a comprender lo que el Nuevo Testamento nos dice acerca de nosotros, y lo que
significa ser miembros del cuerpo de Cristo. En un mundo que asigna tanta importancia a los honores, a las
glorias y posiciones ¢no es asombroso que podamos considerar nuestra membresia en la iglesia tal como lo
hacemos? Algunos parecen considerarla casi como una especie de dignidad que confieren a la iglesia, sin
comprender que se trata del privilegio mas alto y glorioso que alguien pueda tener o conocer. Otros
consideran su membresia en la iglesia como una tarea o una obligacién, y estdn mas bien complacidos
consigo mismos por el hecho de cumplir alguna funcion. Ahora bien, esto demuestra una falta total de
entendimiento de lo que realmente significa ser miembros de este cuerpo, que es la esposa del Sefior
Jesucristo mismo.

Por lo tanto consideremos algunos de los bienes que €l nos concede, algunas de las cosas que son ciertas en
nosotros como cristianos y miembros de la iglesia. Si la iglesia solamente comprendiera estas cosas, dejaria
de ser apologética, languideciente, escasa, y no presentaria un espectaculo tan miserable; en cambio, estaria
llena de un sentido de orgullo de gozo y de gloria.

¢Cuales son las cosas que él nos concede? Lo primero es su vida. Ya hemos estado considerando esta
verdad, pero debo mencionarla nuevamente en conexion con esto. EI nos da una parte de su propia vida—
nosotros nos convertimos en participantes de su propia vida. Eso es lo que ocurre cuando un hombre contrae
matrimonio ¢no es cierto? Hasta el momento vivia su propia vida, pero en adelante ya no vive
exclusivamente su propia vida; su esposa se convierte en participante de su vida. En la medida en que ella es
parte de él, ella es participante de su vida, de su actividad y de todo lo que realmente le concierne. Lo
primero que un hombre casado debe aprender es que al hacer frente a diversas situaciones debe hacer algo
completamente nuevo. Anteriormente su principal problema era, ;Como me afecta esto a mi, cual debe ser
mi reaccion? Pero, ahora ya no puede limitarse a esto. Ahora también debe pensar en como va a afectar a su
esposa. Ya no esta viviendo una vida aislada, por su propia cuenta. Ahora tiene que considerar siempre a
otra persona que es participante de su vida. Tal vez haya algo que pueda afectarle a él, pero siempre hay
alguien mas a quien ahora tiene que considerar.

Yo podria desarrollar este tema; yo podria hablar, en base a una larga experiencia pastoral, de los problemas
y dificultades que he debido enfrentar porque los maridos habian olvidado precisamente este punto.
Permitanme darles una ilustracion de ello. Lo menciono porque se trata de algo que he visto con mucha
frecuencia, un caso en el cual he sido muy malinterpretado. Pero, corriendo ese riesgo, lo menciono de
nuevo a fin de ilustrar este punto. Vino un hombre para decirme que se sentia llamado a ir al campo
misionero en el exterior. Muy bien, eso es excelente. Pero, luego tengo que hacerle esta pregunta, y siempre
la hago si se trata de un hombre casado: ¢Que dice su esposa al respecto? Algunas veces he tenido que tratar
con hombres que aparentemente no parecen preocupados por esto y patentemente consideraban el asunto
como una decision netamente personal. jPero no lo es! Un hombre no tiene derecho de aislarse a si mismo
de su esposa respecto a un asunto como este. Puesto que los dos son una carne, él debe considerar las
opiniones de su esposa. Ya hemos tratado los deberes de las esposas respecto de sus maridos. De ese lado
también son muchas las cosas que hay para decir; pero el punto que quiero dejar establecido es que la
persona que dice: "si yo me siento llamado a realizar un trabajo particular, no importa lo que diga mi

59



esposa” esa persona es un cristiano muy deficiente. La opinién de la esposa importa. Lo contrario seria
malinterpretar totalmente esta ensefianza.

Pero, miremos el asunto de este otro aspecto para comprender que somos participantes de la vida del Sefior
Jesucristo. Es algo extraordinario pensar que tenemos derecho de decir que siempre estamos en su mente;
que en todos sus propositos tenemos nuestra parte y nuestro lugar. Nosotros estamos 'en Cristo', somos
participantes de su vida. El apostol, escribiendo a los Colosenses 3:4 utiliza esta frase extraordinaria:
"Cuando Cristo, vuestra vida, se manifieste”. El es 'vuestra vida', que no es sino otra forma de decir que
somos participantes de su vida. Ahora bien, no hay nada méas grande que ello. En realidad, estuvimos viendo
esto al estudiar la declaracion 'nosotros somos miembros de su cuerpo, de su carne y de sus huesos'. Ahora
lo estamos considerando desde un angulo un poco distinto; no tanto desde el punto de vista de la union
mistica, sino desde el punto de vista de la propia conciencia que el Sefior tiene de que €l esta dando su vida,
de que la estd compartiendo, y que nosotros somos introducidos en ella, y llegamos a ser parte integra de su
vida.

Pero, prosigamos para demostrar esto en sus diversas manifestaciones. Una de ellas consiste en que él nos
concede su nombre. Nosotros adoptamos su nombre porque él nos lo otorga. Somos llamados ‘cristianos' y
esa es la méas grande de las verdades acerca de nosotros. Ya no somos lo que éramos antes, hemos cambiado
nuestros nombres. Una mujer que contrae matrimonio cambia su nombre. jQué importante llega a ser esto
para ayudarnos a comprender la ensefianza del gran apdstol en este quinto capitulo de esta epistola a los
efesios! Cuantas cosas se nos dicen aqui también sobre este necio movimiento moderno Ilamado
‘feminismo’. Cuando una mujer contrae matrimonio renuncia a su nombre, y adopta el de su esposo. Eso es
biblico y también es una costumbre de todo el mundo. Eso nos ensefia acerca de la relacion entre marido y
mujer. No es el marido quien cambia su nombre, sino la esposa. En tiempos recientes hemos visto una
impresionante ilustracién de esto. Me refiero a ella porque espero que ayude a grabar estas verdades en
nuestras mentes. Toda la nacion sabe lo que ha ocurrido en el caso de la princesa Margarita, como, al
mencionarsela, también se menciona siempre el nombre de su esposo; y esto esta bien. Seria contrario a las
Escrituras no hacerlo. Es el nombre del esposo que se toma, y no el de la esposa. No importa quienes sean
ellos, esta es la posicion de las Escrituras.

Pero considérese todo esto desde nuestro punto de vista como miembros de la iglesia cristiana. Cristo nos ha
dado su propio nombre. No hay mayor cumplido que se nos haya podido hacer que éste. He aqui la
expresion mas clara de esta relacion matrimonial. Es algo que se nos presenta de muchas maneras en el
Nuevo Testamento. "Ya no hay judio o gentil, barbaro, excita, esclavo o libre’. Antes solia haberlos. Esos
eran nuestros nombres. Pero ya no lo son. Ahora somos cristianos, tenemos un nombre nuevo. O bien
considérelo en la forma en que el mismo apdstol lo pone en 2 Corintios 5: "De manera que nosotros de aqui
en adelante a nadie conocemos segun la carne™. "Yo solia conocer a la gente segun la carne”, dice el apostol;
"como judio solia decir, ¢qué es aquel hombre? ¢Es un judio? si no lo es, no es mas que un perro”. El
apostol sigue, "Pero ya no pienso conforme a esas categorias, ahora utilizo otros términos. Lo que quiero
saber es esto, '¢es este hombre un cristiano?' No me importa lo que su antiguo nombre haya sido; el nombre
que ahora me interesa es éste— j'cristiano'! ;Ha adoptado esta persona el nombre de Cristo?" De esta
manera descubrimos que el Sefior Jesucristo nos concede su propio nombre. EI apdstol, escribiendo a los
galatas dice que es algo tan real que, 'ya no vivo yo, mas vive Cristo en mi'. Esa es la idea. En cierto sentido
Pablo ya no existe, y continua diciendo: "Lo que ahora vivo en la carne, lo vivo en la fe del Hijo de Dios el
cual me amd y se entregd a si mismo por mi". jQué maravillosa declaracidén es ésta sobre la relacién
matrimonial! En cierto sentido toda la vida del cristiano esta en el esposo, y sin embargo, él mismo no esta
completamente perdido, él todavia esta alli: 'lo que ahora vivo en la carne'.

Existe el gran misterio de la relacion matrimonial. Pero nosotros debemos aferramos a la gran realidad de
que el nombre de Jesucristo esta sobre nosotros. Lo que importa y lo que deberia importarnos a cada uno de
nosotros es que hemos cambiado de nombre. Aqui, en el reino de la iglesia, los otros nombres no tienen
ninguna importancia. No importa cual sea el nombre de una persona, no importa cual sea su posicion u
oficio, lo que sea su habilidad o cualquier otra cosa. Lo Gnico que importa ahora es que el nombre de Cristo
esté en ella. Alli todos somos uno, todos estamos juntos en él. El nos ha reunido consigo; la iglesia es la

60



esposa de Cristo. En efecto, él nos dice, "olviden ese antiguo nombre, usen mi nombre; ustedes me
pertenecen”. Encontramos esto en Apocalipsis 3:12: "Al que venciere, yo lo haré columna en el templo de
mi Dios, y nunca mas saldré de alli; y escribiré sobre él el nombre de mi Dios". jEso es!

Escribe tu nuevo nombre en mi corazén, tu nombre nuevo y mejor de tu amor. Este es el acontecimiento
maravilloso que ha ocurrido a todos los que son cristianos, a todos los que son miembros de este cuerpo, que
es la esposa de Cristo. Ha recibido un nombre nuevo del Principe de gloria y jmaravilla sobre maravilla! se
trata de Su propio nombre. No hay mayor honor o gloria que esta. Estd metido en un nuevo nombre, y se
trata del mas alto de todos los nombres. Leemos que se aproxima el dia cuando, "en el nombre de JesUs se
doble toda rodilla de los que estan en los cielos, y en la tierra, y debajo de la tierra"—y ese es el nombre que
nos ha sido dado a nosotros que fuimos constituidos en esposa de Cristo.

Luego vemos que como resultado de todo ello somos participantes de su dignidad, de su posicion grande y
gloriosa. En el capitulo dos, el apostol ya nos lo dijo, alli nos declar6 la asombrosa verdad de que 'El nos
resucito (en Cristo) y nos hizo sentar en los lugares celestiales en Cristo JesUs'. Esa es ahora la verdad acerca
de nosotros. Si realmente somos cristianos, estamos 'en Cristo’ y eso significa que estamos 'sentados con él
en los lugares celestiales’. Dondequiera se encuentre el esposo alli también esta la esposa, y la condicion, la
dignidad y la posicién que son propios de él también pertenecen a ella. No importa lo que ella haya sido;
desde el momento en que ella es su esposa comparte todas las cosas con él. Y jay de aquél que no se someta
a su posicion y dignidad! No hay mayor insulto para el esposo que el de una persona que se rehdsa a honrar
a la esposa. Esta es la verdad, dice el Nuevo Testamento, acerca del cristiano. Esto es algo que se nos dice
repetidas veces. Una de ellas ocurre en Juan 17:22 donde el Sefior dice: ‘La gloria que me diste, yo les he
dado'. La gloria, dice el Sefior, que el Padre le habia dado ahora la ha concedido a su pueblo. Esto es algo
que ocurre invariablemente en un matrimonio; la esposa, siendo una parte del esposo, y llevando su nombre,
comparte con €l la totalidad de su posicion. "La gloria que me diste, yo les he dado".

Pero, considérese esta otra declaracion del asunto. El Sefior Jesucristo dijo acerca de si mismo, Yo soy la
luz del mundo'. Eso es lo que él pretende ser, y no hay nada mayor que el pudiera pretender. Sin mi el
mundo esta en tinieblas, dice el Sefior. Yo soy la Unica luz que el mundo puede recibir, todo lo demas no
sera sino un intento de los hombres por descubrir la luz; y los hombres, sin excepcion, fracasan. Sin Cristo
no hay luz. Sin embargo, notese lo que el Sefior dice acerca de nosotros: 'Ustedes son la luz del mundo'. En
otras palabras, porque él es lo que es, y en virtud de nuestra relacion con él, nosotros también nos
convertimos en la luz del mundo. Nos resulta muy dificil comprender esto, ¢no es cierto? Somos solamente
un pequefio numero de personas en este pais pagano, solo diez de cada cien pretendemos ser cristianos, y
solo la mitad de ellos asisten a la casa de Dios. En consecuencia, somos apologéticos y un tanto
avergonzados de nosotros mismos. Pero, la verdad acerca de esto es: jNosotros somos la luz del mundo!
Esto lo que dijo el Sefior Jesucristo. Este mundo oscuro y malo no conoce luz, no tiene luz sino aquella luz
que nosotros estamos diseminando en él.

Pero considérese el asunto desde el punto de vista de nuestra dignidad, de nuestra gloria. EI hace de nosotros
lo que él mismo es. Debido a nuestra relacion con él esto es inevitable. Hay muchas otras declaraciones
sumamente maravillosas de esto. Oiga otra vez al Sefior en el libro de Apocalipsis dirigiéndose a la iglesia
de Laodicea, si se imagina: "Al que venciere, le daré que se siente conmigo en mi trono, asi como yo he
vencido y me he sentado con mi Padre en su trono™. Puesto que la iglesia es la esposa de Cristo, ella va a
sentarse con €l en Su trono. Ahora usted dira ‘pero ella es de los comunes'. Es cierto, pero no importa; ella
estd casada con el principe, y ella comparte el trono con él. jEsa es la dignidad, ese es el privilegio que €l
nos confiere!

Luego preste atencion a esto. El apdstol Pablo, tratando de ensefiar a los miembros de la iglesia en Corinto
algo de esta grandeza y gloria, lo expresa asi en 1 Corintios 6:2: '¢O no sabéis que los santos han de juzgar al
mundo?' y luego: '¢O no sabeis que hemos de juzgar a los angeles?' Eso se refiere a nosotros. Mire a esos
miserables miembros de la iglesia de Corinto. ';Qué les pasa a ustedes?', pregunta el apéstol. ";Por qué
tienen disputas entre ustedes? ¢Por qué se jactan de este hombre o de aquel, o de aquel otro, y se estan
llevando unos a los otros a las cortes en sus disputas? ¢(No comprenden que cada uno de ustedes, como

61



cristiano, esta en tal relaciéon con Cristo que va a juzgar al mundo, que va a juzgar a los angeles?" Esta es la
dignidad que nos corresponde.

Permitanme expresarlo de esta manera. Considere al cristiano en su relacion con los angeles. ¢Sabia que
nosotros estamos destinados a una posicion superior a la de los angeles? Los angeles son seres maravillosos,
‘excelentes en fuerza'; pero jnosotros estamos destinados a una posicion superior a la de ellos! El autor de la
epistola a los hebreos lo expresa de esta manera: "Porque no sujetd a los angeles el mundo venidero, acerca
del cual estamos hablando; pero alguien testifico en cierto lugar, diciendo: ¢Qué es el hombre para que te
acuerdes de él, o el Hijo del Hombre, para que le visites? Le hiciste un poco menor que los angeles, le
coronaste de gloria y de honra, y le pusiste sobre las obras de tus manos; todo lo sujetaste bajo sus pies™ (He.
2:5-8). "Pero", dice alguien, "yo todavia no veo que todas las cosas estan sujetas al hombre. ;De qué esta
hablando?" "Oh, no", dice el autor de la Epistola, "todavia no vemos que todas las cosas le sean sujetas. Pero
vemos a aquel que fue hecho un poco menor que los angeles, a Jesus, coronado de gloria y de honra™ (v. 9).
Estas palabras significan que nosotros vamos a estar en esa Posicion. Ante los ojos de Dios ya estamos en
ella; no lo vemos, pero ahora mismo es una realidad en cada uno de nosotros. Estamos por encima de los
angeles porque somos la esposa de Cristo; y él estd por encima de ellos en los lugares celestiales, e inclusive
ahora tenemos esa dignidad, esa grandeza y esa misma posicion.

Esto nos conduce al aspecto que sigue: nosotros no s6lo compartimos su vida, sino también sus privilegios.
En el instante que una mujer se convierte en esposa de un hombre, comparte sus privilegios. Cualesquiera
sean estos privilegios, ella se convierte en participante de ellos y los comparte. Aqui el apostol esta diciendo
que esto es cierto en cuanto a la iglesia. ¢Qué es lo que compartimos? Compartimos el amor del Padre. Hay
un versiculo que en muchas maneras me resulta ser el versiculo méas asombroso de toda la Biblia. Se
encuentra en Juan 17:23. El Sefior dice: "Para que el mundo conozca que Tu me enviaste, y que los has
amado a ellos como también a mi me has amado". El propésito de esta declaracién es indicar que Dios el
Padre nos ha amado a los cristianos como ha amado a su propio Hijo. Esto significa que en virtud de nuestra
relaciéon con JesUs nosotros gozamos de la misma relacién con Dios. Imaginese a un hombre, sin hijas, cuyo
hijo se ha casado. Ahora dice a la novia de su hijo: "Ta eres mi hija. Nunca antes he tenido una hija, pero
ahora tu eres mi hija". Y entonces la considera como tal. Ella es una con su hijo, por eso él le concede su
amor paternal—'Para que el mundo conozca... que los has amado a ellos como también a mi me has amado'.
En eso consiste el privilegio. El resultado es el siguiente: gracias a ese privilegio, ahora tenemos acceso al
Padre. Un padre siempre esta dispuesto a recibir la novia de su hijo. Antes ella no tenia ese acceso; faltaba
esa relacion; pero desde que ella se ha casado con el hijo ella tiene el derecho de aparecer en la presencia del
padre. Asi como un padre esta dispuesto a recibir a su hijo y darle privilegios que él no daria al mas favorito
de sus siervos ni al de mayor confianza, asi ahora los concede a la novia por el hecho de ser la esposa de su
hijo. Pueblo cristiano, ¢hacemos uso de este gran privilegio? ;Comprendemos que tenemos derecho a entrar
en su presencia, que tenemos acceso a la presencia del Padre? Aunque él es quien gobierna todo el universo,
si tiene una necesidad, recuerde que le asiste el derecho de entrar a su presencia. Por amor a su Hijo, €l no le
rechazara. Esposa de Cristo, él siempre te escuchara, él siempre tendra tiempo para ti. No hay mayor
privilegio que éste. EI nos ama como ama a Su Hijo, y nos da este derecho de ir a €l y de tener entrada a su
santa presencia.

Sin embargo, yo les estoy dando solamente los encabezamientos de temas que deberian motivarles a la
meditacion. Deberiamos dedicar mas de nuestro tiempo a estos temas, pensando en ellos. Cuando se
arrodille para orar, no comience a hablar inmediatamente; deténgase y piense. Piense aln antes de
arrodillarse. Sea consciente de lo que esta haciendo; recuerde quién es, y porqué es quién es, recuerde su ser
verdadero y los derechos y privilegios que le han sido concedidos. Luego considere las posesiones que el
Sefior nos da. Somos participantes de sus posesiones. En una extraordinaria declaracion escrita a la iglesia
de Corinto, el apdstol Pablo dice: "¢Por qué se estan afanando? ;Por qué estan divididos entre ustedes y
celosos los unos de los otros, y envidiandoos? ¢Qué es lo que les pasa? Todo es vuestro™. jTodas las cosas!
No me importa lo que ellas sean, dice Pablo, todas son vuestras. ¢Por qué? 'Porque vosotros sois de Cristo y
Cristo es de Dios'. Estudien esto cuidadosamente al final de 1 Corintios 4.

62



Vuelvo a preguntar: ¢No tengo razon al decir que en la actualidad la verdadera tragedia de la iglesia es no
comprender la realidad acerca de si mismo? 'Todo es vuestro'— jTodo! En un sentido, el cosmos es nuestro
porque pertenecemos a Cristo. El apostol estaba entusiasmado por este conocimiento; y la prueba de nuestra
fe cristiana, y la prueba de nuestra espiritualidad es que estas cosas nos motivan y nos entusiasman. Quizas
tengamos que vivir tiempos dificiles, quizés la gente se ria por el hecho de ser cristianos. ¢Sabemos lo que
hemos de decirnos a nosotros mismos? Hemos de decir, "Somos hijos de Dios. Y si hijos, también
herederos; herederos de Dios y coherederos con Cristo” (Rom. 8:17). Poca importancia tiene lo que el
mundo pueda pensar o decir de nosotros. 'Todo es vuestro', los cristianos son ‘coherederos con Cristo'.

Pero, yo tengo preferencia especial por la forma en que esto es expresado por el Escritor de Hebreos 2:5. Ya
lo he citado, pero vuelvo a hacerlo: "Porgque no sujeté a los angeles el mundo venidero, acerca del cual
estamos hablando”. Es lamentable que la Version Reina-Valera lo haya traducido de esta manera. Es una
traduccion tosca, es una negativa rara. 'Porque no sujeté a los angeles el mundo venidero, acerca del cual
estamos hablando'. Esto significa que 'El no ha sujetado al mundo venidero del cual hablamos a los angeles,
sino a nosotros'. ¢Qué significa 'mundo venidero' del cual esta hablando? EIl 'mundo venidero' del cual esta
hablando es este mundo antiguo en el cual vivimos actualmente nosotros. jSi! es el mismo mundo, pero no
en las mismas condiciones. Es este mismo mundo, pero, después que haya venido Cristo y haya destruido a
todos sus enemigos y a todo el mal y a todo vestigio de maldad; después que haya ocurrido el gran juicio, la
purificacion, la regeneracion, y cuando haya ‘cielos nuevos y una tierra nueva' en los cuales moren la
justicia. Ese es el 'mundo venidero' del cual esta hablando. Esto constituye una parte vital de la esencia del
mensaje cristiano. El mundo que habitamos en este momento es solo un mundo pasajero; no es el mundo
real, no es el mundo que duraré para siempre. El mundo que vemos ahora es el resultado de lo que el hombre
ha hecho con él. Vemos el caos que el hombre ha producido. EI mundo en si, por supuesto, esta muy
interesado en lo visible y en el presente; y todo el mundo se pregunta qué consecuencias tendra la consulta
internacional mas reciente: ¢habra desarmamiento, sera eliminada la guerra, sera todo perfecto por el resto
de la historia? Pero, todo ello es vanidad. Este es un mundo malo, y el mal y el pecado se seguiran
manifestando en él hasta que llegue la hora del juicio establecido por Dios. Pero, hay un 'mundo venidero’;
es la nueva Jerusalén que descendera del cielo, este mundo antiguo restaurado a su gloria pristina, este viejo
mundo tal como Dios lo hizo en el comienzo, pero con mayor gloria aun. Esto ocurrird en la segunda venida
de Cristo. EI mismo habitara en este mundo, él y su esposa con él. Ese es el 'mundo venidero acerca del cual
estamos hablando' ¢Quiénes van a habitar ese mundo, quiénes van a heredar ese mundo? Bien, dice la
epistola, no seran los angeles: 'Porque no sujetd a los angeles el mundo venidero acerca del cual estamos
hablando' sino a nosotros. Nosotros somos los herederos de esta gloria venidera. Pueblo cristiano, ¢alguna
vez se ha imaginado esto? ;Alguna vez se lo ha recordado? Pueden estar teniendo dificultades al luchar
contra el mundo, la carne y el diablo; pueden estar enfrentando dificultades y obstaculos. jApéartense de eso!
iNo miren eso solamente! "No mirando nosotros las cosas que se ven, sino las que no se ven; pues las cosas
gue se ven son temporales, pero las que no se ven son eternas™ (2 Cor. 4:18). jLevanten las cabezas, ustedes
comparten la herencia de Cristo, sus posesiones! Ustedes estan casados con él—o mejor dicho, €l se ha
casado con ustedes—Y él pone estas cosas en sus manos. Ustedes son participantes de sus posesiones.

Permitanme acentuar nuevamente que nosotros somos participantes de sus intereses, de sus planes y
propésitos. ‘Colaboradores con Dios'. No piense en su iglesia local o en alguna otra iglesia en simples
términos de lo que usted es o lo que hace. Lo mismo se aplica a su denominacion o movimiento. Elévese por
encima de ello y considere los intereses del Sefior. Vuelvo a citarlos: "Vosotros sois la luz del mundo'. El
Sefior tiene un propdsito con este mundo y nosotros estamos implicados en él y somos participantes de ese
propdsito. El esposo le dice todo a su esposa. Ella conoce todos sus secretos, todos sus deseos, toda
ambicidn, toda esperanza y todo proyecto que alguna vez pasa por sus pensamientos. Ella es uno con él. El
le comenta cosas que jamas le comentaria a otra persona; €l comparte todo con ella, no hay nada guardado,
no hay nada oculto. Esa es la relacién de esposo y esposa. Esa también es la relacion de Cristo y la iglesia;
SOMOs SOcCios suyos en este negocio de salvar a los hombres. ;Conoce ese interés suyo? ¢Siente esto, piensa
acerca de esto, aprecia el privilegio de participar en el secreto? ¢Siente algo de la carga, y esta ayudandole?
Ese es el proposito de un cristiano, para eso también existe la esposa—una ayuda idénea— y la iglesia es la
esposa de Cristo. ¢Cuantas veces ora por el exito de la predicacion del evangelio? ¢(En qué medida esta
preocupado por el mensaje evangelistico de la iglesia? ¢Piensa acerca de esto, se siente parte de ello, ora por

63



ella? Una esposa digna de ese nombre no necesita ser exhortada para interesarse en los asuntos de su marido;
para ella es el mayor privilegio ser de ayuda a su esposo; para ella es de interés vital todo lo que él hace, y su
éxito. La iglesia es la esposa de Cristo; €l comparte todo con nosotros. Seamos conscientes de estas cosas y
elevémonos a la dignidad y al privilegio de todo ello.

Pero permitanme mencionar algo que, en mi opinién, es uno de los aspectos mas fascinantes y encantadores
de todo esto. El Sefior no solamente comparte sus posesiones, sus intereses, sus planes y sus prop0sitos con
nosotros; también comparte sus servidores con nosotros. Quizas haya sido una cenicienta, la iglesia toda fue
una cenicienta, en sus harapos, sirviendo de esclava y teniendo una vida dura y dificultosa, haciendo todos
los trabajos de las otras hermanas. Pero, la cenicienta se casé con el principe. ¢Y qué ocurre? En vez de ser
esclava, ella ahora tiene sus propios sirvientes. ¢Los sirvientes de quién? jLos sirvientes de su esposo! Por
haberse convertido en la esposa del principe, todos sus siervos ahora son siervos de ella; y ellos le obedecen
asi como le obedecen a él. ;Se habia dado cuenta de que todo esto se aplica a nosotros? VVolvamos una vez
mas a Hebreos 1. El escritor estd comparando y contrastando al Sefior Jesucristo con los angeles, y he aqui
la forma de expresarlo: "Pues, ¢a cual de los angeles dijo Dios jamas: Siéntate a mi diestra, hasta que ponga
a tus enemigos por estrado de tus pies?" Luego dice: "¢ No son todos espiritus ministradores, enviados para
servicio a favor de los que seran herederos de la salvacion?"

Lo que esto significa es que por el hecho de ser cristianos los &ngeles de Dios son nuestros siervos. Asi es
como la epistola describe a un angel. Y un angel es un ‘espiritu ministrador' enviado para servir y
ministrarnos a nosotros los herederos del 'mundo venidero' del cual él estd hablando. Me temo que nosotros
descuidamos el ministerio de los angeles; no lo consideramos lo suficientemente. Pero, seamos conscientes
de ello o no, existen los Angeles que se preocupan por nosotros; ellos estan alrededor de y sobre nosotros.
Nosotros no los vemos, pero eso no importa. No vemos las cosas de mayor importancia sino que solamente
vemos lo visible. Sin embargo, estamos rodeados por angeles; y éstos han sido designados para protegernos
y ministrarnos a nosotros, angeles guardianes. No pretendo comprenderlo todo; no sé mas de lo que la Biblia
me dice—pero si sé esto, que los siervos del Sefior, los angeles, son mis siervos. Ellos nos estan rodeando
completamente, ellos nos protegen y ellos manipulan las cosas en nuestro favor de una forma
incomprensible para nosotros. Y yo también sé que llegada la hora de morir, ellos nos llevaran al lugar
designado para nosotros. Es el mismo Sefior Jesus quien ensefio este hecho en la parabola del rico y Lazaro
en Lucas 16. Se nos dice que el hombre rico murié y fue sepultado. Pero ¢qué ocurrié con Lazaro? Fue
‘llevado por los angeles al seno de Abraham'. ;Somos conscientes de que los angeles de Dios nos estan
ministrando porque nosotros somos la esposa del Hijo? Desde el comienzo ellos le han estado ministrando a
él, y 'e han servido; y en virtud de la nueva relacion ellos son nuestros servidores, ministrdndonos a nosotros.
iQuiera darnos Dios la gracia de comprender Que estamos rodeados por tales ministerios, y servicios, y tales
ministros! Nada puede dafarnos; ellos estan presentes, enviados por él para ocuparse de nosotros.

Pero recuerden que también participamos en sus problemas y preocupaciones y en su sufrimiento. El dijo,
'Si ellos me han perseguido a mi, también los perseguiran a ustedes'. Incluso habl6 de odio. ¢ Compartimos
algo de sus problemas? ¢Somos conscientes de esto? "Hijitos mios™ dice Pablo a los galatas, "por quienes
vuelvo a sufrir dolores de parto, hasta que Cristo sea formado en vosotros”. El percibia algo del dolor. Pero
él lo dice de una forma mucho mas impresionante en Colosenses 1:24: "Ahora me gozo en lo que padezco
por vosotros, y cumplo en mi carne lo que falta de las aflicciones de Cristo por su cuerpo, que es la iglesia".
El apostol Pablo era tan consciente de esta relacion con el Sefior Jesucristo que decia estar cumpliendo en su
carne 'lo que falta de las aflicciones de Cristo'. Una esposa digna de ese nombre sufre cada vez que su
marido sufre; ella sufre en su corazon cuando lo ve a el sufriendo; ella lo comparte con él, ella lo soporta con
él. Asi el apostol Pablo cumplié en su propia carne algo de lo que faltaba del sufrimiento de Cristo al
desarrollar éste su proposito en el mundo, el apdstol cumplio algo de la agonia del Hijo de Dios que
continuara hasta el 'dia de coronacion'. La iglesia es la esposa de Cristo. ;Conocemos nosotros como parte y
porcion del cuerpo algo de esta agonia, de este sufrimiento, del sufrimiento de la Cabeza?

Finalmente, nosotros participamos en toda la gloria del futuro. Una vez més me refiero al ‘mundo venidero'.
"Cuando Cristo, vuestra vida, se manifieste, entonces vosotros seréis manifestados con él en gloria™ (Col.
3:4). "Una iglesia gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga ni cosa semejante, sino que fuese santa y sin

64



mancha"—cuando él venga en su gloria. Si para ese entonces nosotros hemos muerto vendremos con él; si
aun vivimos seremos transformados y arrebatados para reunimos con él en el aire. Nosotros compartiremos
la gloria eterna con el Hijo de Dios. Esta es la oracién especial de Jesus al Padre (Jn. 17:24): "Padre,
aquellos que me has dado, quiero que donde yo estoy, también ellos estén conmigo, para que vean mi gloria
que me has dado. La gloria que me diste, yo les he dado". Nosotros la compartiremos con él a lo largo de
toda la eternidad. ¢Hay algo que se compare a esto, a ser miembros del cuerpo de Cristo, a ser como partes
de la iglesia, la esposa de Cristo?

Qué verglienza nuestra debilidad, nuestra impotencia, nuestras quejas, nuestro letargo, la semi envidia que
sentimos del mundo y de la asi llamada vida maravillosa que tiene, de su gozo y de los asi llamados deleites.
Este es un mundo agonizante; es un mundo malo; estd bajo condenacién; y va a desaparecer. Ya esta
desapareciendo. Pero nosotros tenemos esta gloria a futura, la gloria que en aquel gran dia hemos de
compartir con el Sefior Jesucristo. La gloria de ese 'mundo venidero' es indescriptible; y en ella hemos de
vivir y reinar con él.

Habiendo tomado por esposa a la iglesia, €l le concede todo esto. Su futuro es nuestro, su gloria es nuestra,
todas las cosas son nuestras. 'Los mansos recibiran la tierra por heredad'. Hemos de reinar con €l sobre todo
el universo, hemos de juzgar a los angeles. jNosotros! jEso es el cristiano! jEsa es la iglesia cristiana como
esposa de Cristo!

Parte 4

LOS DEBERES DEL ESPOSO
Efesios 5:25-33

Al considerar esta declaracion hemos visto que contenia dos temas principales. Uno de ellos se refiere a la
relacion entre el Sefior Jesucristo y la Iglesia, y el otro a la relacion entre marido y esposa. La ensefianza del
apostol es que solo entenderemos verdaderamente la relacion de marido y esposa en la medida que
entendamos la gran doctrina de Cristo y la iglesia. Por eso hemos estado considerando en primer lugar la
doctrina de Cristo vy la iglesia; habiéndolo hecho, ahora estamos en condiciones de comenzar a aplicar esto
particularmente a los esposos, aunque, como se nota, el apéstol tiene cuidado hacia el final (v. 33) de
considerarlo también desde el aspecto y punto de vista de la esposa. La aplicacion de la doctrina es
presentada por los términos 'asi como' y ‘como’. 'Maridos, amad a vuestras mujeres, asi como...". Luego al
final, 'Por lo demaés, cada uno de vosotros ame también a su mujer como a si mismo'. En otras palabras, esta
desarrollando la comparacién de la relacion de Cristo y la iglesia que nos presentd anteriormente, en
términos de la relacion entre marido y mujer.

Entonces, al enfocar la aplicacion me parece que la mejor manera de hacerlo es dividir el tema en dos partes
principales. La primera es aquella que ensefia ciertos principios con respecto a l10os esposos y sus mujeres.
Luego, habiendo establecido los principios generales, podemos continuar a la segunda parte que es la
aplicacion detallada y practica de los principios a la situacion concreta.

Los principios generales, segun yo los veo, son los siguientes: Primero, debemos comprender en conexion
con el matrimonio como con todo lo demas en la vida cristiana, que el secreto del éxito consiste en pensar y
comprender. Eso sin duda es obvio en la superficie misma de este pasaje. En la vida cristiana nada ocurre
automaticamente. Este es un principio muy profundo y creo que la mayoria de nuestros problemas tienen su
origen en nuestra tendencia a creer que ellas si ocurren automéaticamente. Nosotros persistimos en aferramos
a un concepto semi-magico de la regeneracion. Segun esto, debido a lo que nos ha ocurrido, el resto de la
historia es sencillamente éste: 'y vivieron felices para siempre'. Pero por supuesto sabemos que esto no es
cierto. En la vida cristiana hay problemas. Sin embargo, tantas personas no alcanzan a comprender que no se
trata de algo que opera automaticamente y, en consecuencia, se meten en problemas y dificultades.
Obviamente el antidoto para ello consiste en pensar, en tener un entendimiento, en razonar el asunto a fondo.

65



Eso es algo que el mundo no hace. El problema con el mundo, finalmente, conforme a la ensefianza de la
Biblia, es que no piensa. Si la gente tan sélo pensara, la mayoria de sus problemas quedarian resueltos.
Tome por ejemplo el problema de la guerra. La guerra es algo inherentemente ridicula, insana. ¢Por qué
entonces lucha la gente entre si? La respuesta es, porque no piensan. Actdan instintivamente, son
gobernados por instintos primitivos tales como el deseo y la avaricia, el enojo, etcétera; y golpean antes de
pensar. Si la gente solo se detuviera a pensar, no habria mas guerra. Por supuesto, la falacia de los
humanistas consiste en creer que lo Unico que hay que hacer es decir a la gente que debe pensar. Pero
mientras las personas sean pecadoras no pensaran. Estas fuerzas elementales son tanto mas poderosas que
las fuerzas racionales, y por tanto el 'hombre en pecado' es siempre irracional.

Cuando nos convertimos en cristianos, todavia debemos acentuar este mismo principio. Ni siquiera el
cristiano piensa automaticamente; se le debe ensefiar a pensar. Por esto se escribieron las epistolas del
Nuevo Testamento. ¢Por qué fueron escritas? Si un hombre al convertirse en cristiano, automéaticamente
obra el bien, ¢por qué tuvo que escribir el apostol estas epistolas? O si se puede recibir su santificacion de
una sola vez, en una sola bendicion, ¢por qué fueron escritas estas epistolas? Pero aqui estan, llenas de
razonamientos, llenas de argumentos, llenas de demostraciones, analogias y comparaciones. ¢Por qué? Para
ensefiarnos a pensar, para ensefiarnos a desarrollar estos asuntos y a crecer en entendimiento.

El apostol demuestra que en relacion con todo este tema del matrimonio el pensar es de esencial
importancia. EI mundo considera el matrimonio de la siguiente manera. En primer lugar da por sentadas en
mayor o menor medida grandes cosas. Confia en lo que llama 'amor’, descansa en los sentimientos. Dos
personas dicen haberse ‘enamorado’ mutuamente y en base a eso contraen matrimonio. No se detienen a
pensar 0 a hacer preguntas; el hacerlo constituye una rara excepcion. Son impulsados y animados y
arrastrados sintiendo que todo inevitablemente va a salir bien y que su felicidad tiene garantia de duracion,
que por lo tanto nunca podra fracasar. Todo esto es alentado por la literatura popular y por las peliculas que
se exhiben en los cines y en el hogar en la pantalla del televisor. Pero, luego lee los diarios y sus informes y
descubre que si fracasa. ¢Por qué fracasa? La res-Puesta es porque nunca han considerado el asunto en
profundidad. En consecuencia, no estan a la altura de las pruebas y tensiones y presiones que
inevitablemente deben aparecer a medida que la vida es vivida dia tras dia con sus cargas y su cansancio
fisico y las tantas otras cosas que producen dificultades. Y puesto que esas personas nunca habian
considerado el asunto a fondo, luego no tienen donde apoyarse. Actuaron basados en un sentimiento, en un
impulso; actuaron impulsados por las emociones. La mente apenas tiene alguna participacion en todo ello y
el resultado es que al enfrentar las dificultades no tienen argumentos en los cuales apoyarse. No saben qué
hacer; todo parece haberse desvanecido; y esto les causa panico y luego solicitan el divorcio. Muchas
personas repiten el mismo proceso una y otra vez. La causa de todo el problema es una carencia de
entendimiento, el hecho de no pensar.

Cuando considera la posicion cristiana, descubre que la principal diferencia es ésta—que el cristiano es
exhortado a pensar y a comprender y se le provee una base sobre la cual puede hacerlo asi. Ese es el
significado y proposito de la ensefianza que se nos provee aqui; de modo que no tenemos excusa si la
pasamos por alto. El mundo carece de una ensefianza similar; en cambio nosotros ya no estamos en esa
condicion. De modo que la primera cosa que se nos recuerda mediante este parrafo es que debemos pensar.
Incluso nos dice como hacerlo y nos lo presenta en forma detallada. Ese es el primer principio.

El segundo principio es que como cristianos nuestro concepto del matrimonio debe ser positivo. Corremos el
peligro de considerar el matrimonio entre cristianos como esencialmente similar al de otras personas. La
Unica diferencia seria que ambos cényuges son cristianos mientras que otros no lo son. Ahora bien, si
todavia tenemos ese concepto del matrimonio, nuestra consideracion de este gran parrafo ha sido totalmente
en vano. El matrimonio cristiano, el concepto cristiano del matrimonio, es algo esencialmente distinto a
todos los deméas conceptos. Eso es, sin duda alguna, el resultado que ha surgido de nuestro trabajo al
abrirnos paso a través de este parrafo.

Aqui se nos ofrece un concepto del matrimonio que no es posible sino en la fe cristiana; el matrimonio es
elevado a la posicion de la relacién entre el Sefior Jesucristo y la iglesia. De manera que la actitud del

66



cristiano hacia el matrimonio siempre es positiva. El cristiano siempre debe perseguir esta meta. EI concepto
del cristiano no debe ser negativo en el sentido de creer que por la introduccion de ciertos factores nuevos, el
matrimonio va a durar mientras que otros no lo haran. Eso es un concepto totalmente negativo. No se trata
simplemente de evitar ciertas cosas que se dan en otros; también debemos tener este ideal, este concepto
positivo del matrimonio. Se trata de algo que siempre debemos considerar en términos de la relacion del
Sefior Jesucristo y la iglesia. Debemos aprender a probarnos a nosotros mismos constantemente,
haciéndonos esta pregunta: ¢ Realmente responde mi vida matrimonial a esa relacion? ¢ Manifiesta mi vida
matrimonial esa relacion? ¢ Es gobernada por ella?

En otras palabras, siendo cristianos no nos limitamos a pensar en estas cosas durante los primeros meses de
casados. Seguimos pensando y continuamos pensando en ellas. A medida que crecemos en la fe cristiana y
crecemos en gracia, mas pensamos en nuestro matrimonio y mas nos preocupa que se conforme a este patrén
celestial, a este ideal glorioso de la relacion entre el Sefior Jesucristo y la iglesia. Esto es algo dificil de
expresar en palabras. Lo que estoy tratando de expresar es que la gran diferencia entre el matrimonio de
personas cristianas y el matrimonio de personas incrédulas es que en el caso de aquellos el matrimonio
paulatinamente se hace mas maravilloso; con el tiempo llega a ser mas glorioso, a medida que se conforma y
a medida que logra alcanzar ese alto ideal. Sin duda todos nosotros vemos el significado de esto a medida
que lo aplicamos a lo que con tanta frecuencia es cierto en el matrimonio, y no solamente en el de personas
no cristianas sino lamentablemente también entre personas cristianas. Segun el concepto cristiano del
matrimonio, éste continla creciendo, desarrollandose y aumentando.

Mi tercer y Gltimo principio general surge de la totalidad de esta exposicion y consiste en esto: en el andlisis
final, la causa del fracaso en el matrimonio siempre es el ego y las varias manifestaciones del mismo. Por
supuesto, esa es la causa de los problemas en todas partes y en cada esfera. EI ego y el egoismo son las
mayores fuerzas destructoras del mundo. Todos los grandes problemas que confrontan al mundo ya sea que
uno mire el asunto desde el punto de vista de las naciones y de los estadistas, o desde el punto de vista de la
industria y de las condiciones sociales, o desde cualquier otro punto de vista, todos estos problemas a fin de
cuentas, provienen del ego, de 'mis derechos', de lo que 'yo quiero’, y de ‘;quién es €l?' o de ¢quién es ella?".
El ego con sus horrendas manifestaciones siempre causa problemas porque cuando dos 'egos' se oponen
mutuamente, inevitablemente se produce un choque. El ego siempre quiere todo para si mismo. Eso se
aplica al mio, pero se aplica igualmente también al suyo. Entonces hay al mismo tiempo dos poderes
autonomos que nacen del ego y hacen que el choque sea inevitable. Ese tipo de choques ocurren en cada
nivel, desde el nivel personal hasta el de las grandes comunidades e imperios y naciones.

La ensefianza del apostol en los versiculos que estamos considerando tiene el propdsito de mostrarnos cémo
evitar las calamidades que resultan del ego. Por ese motivo me tome tanto trabajo en acentuar el versiculo 21
antes de comenzar a considerar el tema del matrimonio. Esta es la clave para todo el parrafo—'sometiéndoos
unos a otros en el temor de Dios'. Ese es el principio basico, y debe ser cierto en todos los miembros de la
iglesia cristiana. Estemos casados 0 no, todos debemos estar sometiéndonos unos a otros en el temor de
Dios. Luego el apostol prosigue para aplicar el principio al caso particular del hombre y la mujer, del marido
y la esposa, y lo ha hecho en forma tan nitida y clara que seguramente nadie dejara de comprenderlo. ¢Cuél
es la esencia del matrimonio? Segun el apdstol es esta unidad—estos dos, esta pareja que se ha convertido
en una carne. Entonces debe dejar de pensar en ellos como dos, ahora son uno. Por eso cualquier tendencia
por afirmar el ego inmediatamente choca contra el concepto fundamental del matrimonio. El apostol dice
que en el matrimonio deberia ser imposible que surja semejante conflicto, porque pensar en estos dos como
si fueran dos es negar el principio basico del matrimonio, es decir, es negar que ellos sean uno. 'Estos dos
seran una carne'. La esposa es ‘el cuerpo' del esposo, asi como la iglesia es el cuerpo de Cristo. Entonces
tenemos aqui, sobre todas las cosas, la denuncia final del ego y de todas sus horrendas manifestaciones;
ademas se nos muestra aqui la Unica forma en que podremos finalmente ser librados de él.

Estos son los tres principios generales que en el matrimonio fundamentan la aplicacion practica de la
doctrina de la relacion del Sefior Jesucristo con la iglesia. Ahora el esposo debe ser gobernado por estos
principios. (Como se traduce esto a la practica? Primero que todo, el esposo debe comprender que su esposa
es una parte de €l mismo. Esto no lo sentird instintivamente; sera preciso ensefiarselo; y la Biblia lo ensefia

67



en todas partes. En otras palabras, el esposo debe comprender que él y su esposa no son dos; son uno. El
apostol sigue repitiendo que: 'Asi también los maridos deben amar a sus mujeres como a sus mismos
cuerpos'. 'El que ama a su mujer, a si mismo se ama'. 'Los dos seran una sola carne'. 'Porque somos
miembros de su cuerpo, de su carne y de sus huesos'. Todo esto es cierto respecto de nuestra relacion con el
Sefior, pero, también es cierto en esta otra relacion.

Por lo tanto yo quisiera expresarlo diciendo que no es suficiente considerar a nuestras esposas como socias.
Ellas son socias, pero son mucho mas que eso. Puede tener dos hombres de negocios que son socios, pero no
es esa la analogia. La analogia va mucho mas alla. No es una cuestion de sociedad, aunque se incluye esa
idea. Hay otra frase usada con frecuencia—al menos se la solia usar con frecuencia—que lo expresa de
manera mucho mejor, y que me parece ser una declaracion inconsciente de la ensefianza cristiana. Esa
expresion usada por hombres al referirse a sus esposas como 'mi mejor mitad’. Ahora bien, esto es
completamente correcto. Ella no es una socia, ella es la otra mitad del hombre. 'Los dos seran una carne'. '‘Mi
mejor mitad'. Precisamente la palabra 'mitad’ expresa todo el caso que el apdstol esta elaborando aqui. No
estamos tratando con dos unidades, dos entidades, sino con las dos mitades de una unidad—'Los dos serén
una carne'. Por lo tanto, a la luz de esto, el esposo ya no debe pensar en singular o individualmente. Eso
segun el apostol deberia ser totalmente imposible en el matrimonio, porque 'el que ama a su mujer, a si
mismo se ama’. En un sentido no estd amando a otra persona, se esta amando a si mismo. Esa es la clase de
diferencia obrada por el matrimonio.

Entonces, a nivel préctico, todos los pensamientos del esposo deben incluir también a su mujer. Nunca debe
pensar de si mismo en forma aislada o separada. Tan pronto lo hace ha quebrantado el principio mas bésico
del matrimonio. Es algo que todo el mundo puede ver cuando ocurre a nivel fisico, pero el verdadero dafio
ocurre antes, a nivel intelectual y espiritual. En cierto sentido tan pronto un hombre piensa en si mismo en
forma aislada ha quebrantado el matrimonio. jY no tiene derecho a hacerlo! En cierto sentido no puede
hacerlo porque la esposa es una parte de si mismo. Pero si de todos modos ocurre, él ciertamente estara
infligiendo un grave dafio a su esposa; y este es un dafio que lo afectara a él mismo puesto que ella es una
parte de él. Por lo tanto €l estara actuando incluso contra si mismo; si tan solo se hubiera dado cuenta de
ello. En consecuencia, su pensamiento nunca debe ser personal en el sentido de ser individualista. El
solamente es la mitad, y lo que él hace implica necesariamente a la otra mitad. Lo mismo se aplica a sus
deseos. Nunca debe tener ningin deseo para si mismo. Ya no es un s6lo hombre, en ese sentido ya no es
libre; su esposa es afectada por todos sus deseos. Por lo tanto, es responsabilidad suya ver de estar siempre
totalmente despierto a estas consideraciones. En otras palabras, nunca debe pensar de su esposa como de una
afiadidura. Ni mucho menos—y lamento tener que utilizar esta expresion—como de una carga; sin embargo,
hay muchos que asi lo hacen.

Para resumirlo, éste es un gran mandamiento dado a hombres casados en el sentido de nunca ser egoistas.
Por supuesto tampoco la esposa debe ser egoista. Cada cosa se aplica a ambas partes pero aqui estamos
considerando particularmente a los maridos. Ya hemos visto que la mujer debe someterse a €él. Al hacerlo asi
ella actuaba sobre el mismo principio; ahora bien, esta es la parte que le toca al marido. Por lo tanto, él debe
recordar deliberada y constantemente acerca de la realidad que vive en la condicion de hombre casado y esa
realidad debe gobernar y controlar todos sus pensamientos, sus anhelos, y todos sus deseos, en efecto, la
totalidad de su vida y actividad.

Pero podemos extendernos mucho mas alla y expresarlo de manera mas fuerte. El versiculo 28 termina con
estas palabras, 'El que ama a su mujer, a si mismo se ama’; pero recordamos que el apostol al describir la
relacion entre el Sefior y la iglesia ha utilizado la analogia del cuerpo. Dice el ap6stol en el mismo versiculo,
‘Asi también los maridos deben amar a sus mujeres como a sus mismos cuerpos'. Luego en el versiculo 29
desarrolla este tema diciendo: "Porque nadie aborrecié jamas a su propia carne, sino que la sustenta y la
cuida, como tambien Cristo a la iglesia”. Esta es entonces la ensefianza: no solamente debemos comprender
que el esposo y su mujer son uno, sino que ademas, el esposo debe comprender que la esposa, conforme a
esta analogia del cuerpo, es en realidad una parte de él mismo. La actitud de un hombre hacia su esposa, dice
el apostol, debe ser, por asi decirlo, la actitud hacia su cuerpo. Esa es la analogia—y es mucho mas que una
analogia. Ya hemos considerado el asunto tal como se ensefia al final del capitulo dos de Génesis. La mujer

68



originalmente fue tomada del cuerpo del hombre. Alli tenemos la prueba de que ella es una parte del
hombre, una prueba que también describe la caracteristica de la unidad. Por eso al hombre se le dice: 'Asi
también los maridos deben amar a sus mujeres como a sus mismos cuerpos'. Ahora bien, esta pequefia
palabra 'como’ es de suprema importancia porque podemos facilmente mal interpretarla. El apdstol no dice:
"De la misma manera en que los esposos aman a sus cuerpos también deben amar a sus esposas”. No es ese
el significado. El significado es éste, 'Asi también los maridos deben amar a sus mujeres porgue ellas son
sus propios cuerpos'. Un hombre ama a su esposa como a su cuerpo—eso es lo que esta diciendo. No ‘como
él ama a su cuerpo asi debe amar a su esposa. jNo!, un hombre debe amar a su esposa como a su cuerpo,
como parte de él mismo. Asi como Eva fue una parte de Adan, tomada de su costado, asi la esposa lo es del
hombre, ella es parte de él.

Estoy haciendo énfasis en esto por la razon que el apostol establece claramente, esto es, a fin de mostrar que
el matrimonio contiene este elemento de indisolubilidad, el cual, como yo entiendo la ensefianza biblica,
solo puede romperse por el adulterio. Pero lo que ahora queremos expresar es que el apdstol lo construye en
esta forma a fin de que el esposo pueda darse cuenta de que no puede separarse de su esposa. No se puede
separar de su propio cuerpo, y asi tampoco se puede separar de su propia esposa. Ella es una parte suya dice
el apdstol. Debe recordarlo siempre. No puede vivir aisladamente, no puede vivir separadamente. Si
comprende esto no correra el peligro de pensar en separacion, no correra peligro de querer y anhelar o
desear ningun tipo de separacion. Menos aun puede haber antagonismo u odio. Nétese como lo expresa el
apostol: "Nadie", dice para ridiculizar el asunto, "Nadie aborrecié jamas a su propia carne, sino que la
sustenta y la cuida, como también Cristo a la iglesia". De manera que cualquier elemento de odio entre
esposo Yy esposa es absoluta locura; y solo indicaria que el hombre no tiene concepto alguno de lo que
significa el matrimonio. 'Nadie aborrecié jamas su propia carne', y la esposa es su propia carne; ella es su
cuerpo; él ha de amar a su esposa como a su propio cuerpo.

¢A donde nos conduce esto en la practica? Aqui estoy considerando ensefianzas muy detalladas que todos
necesitan, tanto personas cristianas como otras. Dios sabe que todos hemos fracasado; todos hemos pecado
por no comprender esta ensefianza y por no aplicarla detalladamente. El principio es que la mujer es el
cuerpo del hombre. De modo que lo que el cuerpo significa a la personalidad del hombre, eso le debe
significar su esposa. De ello resulta la ensefianza detallada del apdstol. ;Cémo va a tratar el hombre a su
mujer? Permitanme dar primero algunos ejemplos negativos. EI no debe abusar de ella. Un hombre puede
abusar de su cuerpo, y muchos hombres lo hacen, comiendo demasiado, bebiendo demasiado y de diversas
otras maneras. Eso es abusar del cuerpo, maltratarlo, ser grosero con él. Ahora bien, dice el apéstol, un
hombre que hace esto es un necio, porque si un hombre maltrata su cuerpo y abusa de él, él mismo va a
sufrir. No puede separarse de su propio cuerpo; y si cree que puede, y abusa de su cuerpo, sera el que va a
sufrir. Su mente sufrira, su corazon sufrira, la totalidad de su vida sufrira. Podra decir, "mi cuerpo no me
importa; yo vivo una vida intelectual™. Sin embargo, si prosigue obrando de esa manera, pronto descubrira
que ya no posee el intelecto que solia poseer, y que ya no puede pensar como antes. Si abusa de su cuerpo,
usted es quien va a sufrir. No solamente el cuerpo, sino usted mismo. Es exactamente o mismo en la
relacion matrimonial. Si un hombre abusa de su esposa él sufrird tanto como ella. De modo que ademas de
estar profundamente equivocado, ese hombre es un necio. Si un hombre abusa de su esposa, va a ocurrir un
quebrantamiento, no solamente en la esposa sino también en el hombre, y en la relacion entre ambos. Sin
duda esto es lo que estd ocurriendo con tanta frecuencia en el mundo actual. Deberia ser imposible pensar
que un hombre cristiano pueda abusar de su esposa.

Pero, no se trata solamente de que el esposo no abuse de su mujer. En segundo lugar, tampoco debe
descuidarla. Volvamos otra vez a la analogia del cuerpo. Un hombre puede descuidar su cuerpo. Es algo que
ocurre con frecuencia, y nuevamente es algo que siempre causa problemas. Descuidar el cuerpo es malo, es
necio y es un error. EI hombre ha sido constituido de tal manera que se compone de cuerpo, mente y
espiritu, y los tres estan en intima relacion uno con el otro. Sin duda todos somos conscientes de esto.
Considérelo, por ejemplo, en términos de la fragilidad del cuerpo. Si yo sufro de laringitis, no puedo
predicar aunque quisiera hacerlo. Puedo estar lleno de ideas y de un deseo de predicar, pero si mi garganta
estd inflamada no puedo hablar. Y asi es con el cuerpo entero. Si descuida su cuerpo, usted mismo sera

69



quien sufrird. Muchos hombres lo han hecho asi, muchos eruditos lo han hecho, y por descuidar su cuerpo
sufrio su obra. Ello se debe a la unidad esencial entre estas partes de nuestra personalidad.

Ocurre exactamente lo mismo en la relacion matrimonial, dice el apostol. jCuéntos problemas se causan en
la esfera del matrimonio debido a simples descuidos! Recientemente los médicos han ofrecido evidencias de
esto en los diarios, informando de un gran nimero de esposas que en la actualidad han sido impulsadas a
fumar compulsivamente. ¢Por qué? Simplemente porque fueron descuidadas por sus esposos. Los esposos se
pasan las noches haciendo deportes o en los clubes o jugando con sus amigos; y la pobre esposa es dejada en
casa con los nifios y el trabajo. El esposo vuelve de noche justo a tiempo para acostarse y dormir; para luego
en la mafana levantarse y salir. El descuido de la esposa conduce a estos estados de neurosis que se revelan
en un tabaquismo excesivo y en otras manifestaciones de tension nerviosa. Es lamentable que un hombre
contraiga matrimonio y luego descuide a su esposa. En otras palabras, alli hay un hombre casado, pero que
en los asuntos esenciales continta viviendo como si aun fuese soltero. Aln sigue viviendo su propia vida en
forma separada, aun sigue pasando el tiempo con sus amigos.

Yo podria desarrollar facilmente este tema, pero los hechos son tan familiares que resulta innecesario. Sin
embargo, creo detectar una tendencia en el sentido de olvidar este punto particular aun en circulos cristianos,
aun en circulos evangélicos. Un hombre casado ya no debe actuar como si fuese soltero; su esposa debe
estar implicada en cada uno de sus asuntos. Recientemente recibi una invitacion a una reunion social de una
organizacion evangélica; pero la invitacion era dirigida a mi solamente sin incluir a mi esposa.
Automaticamente la rechacé, como siempre suelo hacer cuando ocurre este tipo de cosas. Aquel fue un
ejemplo de una organizacion evangélica que obviamente no tiene pensamientos muy claros en estos asuntos.
Me aventuro a afirmar en forma tajante, que un cristiano nunca deberia aceptar una invitacion a una reunion
social sin su esposa. Muchos matrimonios sufren dafios irreparables porque los hombres se retinen solos en
sus clubes sin sus esposas. Eso esta mal porque es una negacion de principios esenciales. EI hombre y la
mujer deberian hacer las cosas juntos. Por supuesto, en sus negocios el hombre debe estar solo y hay otras
ocasiones cuando debe estar solo; pero si se trata de una reunion social, de algo en que puede participar la
esposa, ella debe participar, y es responsabilidad del esposo que ella lo haga asi. Sugiero que todos los
esposos cristianos rechacen automaticamente toda invitacion que les sea dirigida s6lo a ellos sin incluir a sus
esposas.

Sin embargo, este asunto tiene otro aspecto que con frecuencia me causa gran preocupacion.
Constantemente estoy oyendo lo que a veces ha sido llamado 'viudas evangélicas'. La expresion significa
que el esposo de este tipo especial de mujer es un hombre que sale todas las noches para asistir a una
reunion. Su explicacion, en efecto, su argumento es que estd ocupado en la buena obra cristiana; pero,
aparentemente olvida que él es un hombre casado. El otro extremo, por supuesto, es la clase de cristiano que
no hace nada, y que da lugar a su propia pereza y pasa todo el tiempo en casa. Ambos extremos siempre son
malos; pero por el momento estoy condenando este extremo en particular—el caso del hombre que esta tan
ocupado con la obra cristiana que descuida a su esposa. He conocido muchos casos de esto. Recientemente
oi de uno en el norte de Inglaterra. Es el caso de un hombre que salia todas las noches para hablar en
reuniones, organizando esto y aquello. EI hombre que me lo contaba confes6 que habia tenido la tentacion
de hacer lo mismo, pero de pronto fue alertado al encontrar a la esposa de aquel hombre que todo el mundo
estaba admirando. Dijo que la pobrecita mujer parecia ser una esclava; se la veia exhausta, agotada, cansada,
descuidada e infeliz y con el corazon quebrantado. La conducta de tal esposo es gravemente pecaminosa.
Aunque todo sea hecho en el nombre de la obra cristiana, un hombre no puede y no debe tomar
compromisos que lo separen de esa forma de su relacion matrimonial, porque la esposa es una parte de él—
su.'mejor mitad’, no su esclava. Por eso los esposos cristianos deben examinarse a si mismos en este asunto.

Un hogar no es un dormitorio al cual un hombre regresa para dormir. jNo! Debe existir esta relacion activa,
ideal y positiva; es algo que siempre debemos tener bien presente en nuestros pensamientos. En
consecuencia, un hombre debe pedir sabiduria de Dios para saber como organizarse a si mismo en este
sentido. No me importa lo que un hombre es; pero si es un hombre casado, no debe comportarse corno si
fuera soltero, ni siquiera en relacion con el trabajo cristiano, porque al hacerlo esta negando la ensefianza
misma del evangelio que pretende predicar. En este preciso punto se puede ser indeciblemente egoista. Yo

70



sé que esto generalmente ocurre como resultado de nada peor que la falta de consideracién; sin embargo, la
irresponsabilidad generalmente conduce al egoismo. En todo caso, un cristiano nunca deberia ser culpable
de irresponsabilidad.

De esta manera prosigo a la tercera aplicacion practica de la ensefianza. EI esposo no debe abusar de su
esposa, no debe descuidarla, y en tercer lugar, no debe considerarla como una cosa que se da por supuesta.
Siempre debe existir el elemento positivo en la relaciéon. La esposa de un hombre, no s6lo es una ama de
casa; debe haber este elemento positivo. ¢(De qué otra manera podria expresarlo? Permitanme utilizar los
propios términos del apostol. El lo expresa de esta manera: "Asi también los maridos deben amar a sus
mujeres como a sus mismos cuerpos. El que ama a su mujer, a si mismo se ama. Porque nadie aborrecio
jamas a su propia carne, sino..." ;(Qué? 'que la sustenta y la cuida, como también Cristo a la iglesia'.
Recuerda como, cuando consideramos estas palabras, nos quedamos asombrados e impresionados por la
forma en que el Sefior nos sustenta y nos cuida. Y esa es la forma en que el marido deberia comportarse con
su mujer. 'Sustenta y cuida’. Nuevamente, uno no puede hacer esto sin pensarlo.

Una vez mas esto puede ser desarrollado en términos de la analogia segun la cual un hombre no aborrece a
su propio cuerpo sino que lo sustenta y cuida. {Como lo hace? En forma sencilla podemos subdividir el tema
de esta manera: En primer lugar esta el tema de la dieta. Un hombre debe pensar en su dieta, en su comida.
Debe tomar suficientes alimentos, debe tomarlos regularmente, etcétera. Y todo esto debe ser elaborado en
términos de marido y mujer. EI hombre deberia estar pensando en lo que ayudara a su esposa, 1o que la
fortalecerd. Pero, cuando ingerimos nuestros alimentos no sélo pensamos en términos de calorias, 0
proteinas, grasa, hidratos de carbono; no somos puramente cientificos ¢verdad? En este tema de los
alimentos entra en juego otro elemento. También somos influenciados por lo que apela al paladar, por lo que
nos da placer y deleite. De esa manera deberia tratar el esposo a su mujer. El debe estar pensando en lo que a
ella le agrada, lo que le da placer, lo que a ella le gusta, lo que ella disfruta. Por supuesto, antes del
casamiento se tomaba tiempo para hacerlo; pero, luego, después de casado con frecuencia deja de hacerlo.
¢Acaso no es ésta la dificultad? Muy bien, dice el apdstol, no se debe detener, debe seguir pensando; vy si es
un cristiano, debe ocuparse mas y mas en pensar, no cada vez menos. Ese es su argumento. ;Acaso No nos
sentimos todos condenados? Pero esta es la ensefianza apostolica, la ensefianza del Nuevo Testamento.
Dieta—considere su persona en su totalidad y de su alma. Debe existir este pensamiento activo respecto del
desarrollo de la esposa y de su vida en esta asombrosa relacion que Dios mismo ha establecido.

Luego, hay el tema del ejercicio. La analogia del cuerpo lo sugiere inmediatamente. El ejercicio es esencial
para el cuerpo; el ejercicio es igualmente esencial en la relacion matrimonial. El ejercicio puede significar
una cosa tan simple como la conversacion. En efecto, con frecuencia he visto problemas matrimoniales por
la simple ausencia de conversacion. Todos sabemos cuantas cosas se pueden decir aqui a modo de excusa.
El hombre esta cansado, todo el dia ha estado en su trabajo o en su oficina y vuelve al hogar agotado y
cansado y soOlo desea descanso y paz. Es cierto, pero lo mismo también ocurre con su esposa con la
diferencia que tal vez ella ha estado todo el dia sola o sélo en compafiia de los nifios. Sintamos 0 no deseo de
hacerlo, debemos conversar. La esposa necesita este tipo de ejercicio. Hablele de sus negocios, de sus
preocupaciones, de sus asuntos, introdizcala a ellos. Ella es su cuerpo, ella es una parte suya, de modo que
debe permitirle hablar al respecto. Consultela, permitale que ella aporte su entendimiento. Ella es una parte
de su vida, de manera que introdlzcala a toda su vida. Obliguese a conversar. En otras palabras, uno tiene
que esforzarse a si mismo a pensar. Repito una vez mas, conozco todas las excusas y cuan dificil es, muchas
veces. Pero permitanme expresarlo de esta manera y creo que es un argumento justo. Este hombre estaba
igualmente cansado y trabajaba igualmente duro antes de casarse; sin embargo, antes de casarse estaba
ansioso por contarle a su novia cuantas cosas habia hecho, ansioso por introducirla a todo ello. ¢Por qué ha
de cesar eso cuando se casa? No deberia cesar, dice el apdstol. El esposo y la mujer son uno. Mirela y
considérela como a su cuerpo, y recuerde este elemento del ejercicio. Deliberadamente introduzcala a todos
sus asuntos. Esto serd maravilloso para ella; para su desarrollo; y sera bueno para usted mismo porque la
relacion matrimonial entera crecera y se desarrollara a medida que lo haga.

Y esto nos lleva al cuarto punto, al elemento de proteccion. Aqui esta el cuerpo, necesita alimento, necesita
gjercicio; pero ademas todo hombre necesita aprender a entender su propio cuerpo. El apdstol desarrolla el

71



argumento. Recuerdan como el apdstol Pedro lo expresa: Dice al esposo que recuerde que su mujer es ‘el
vaso mas débil'. Significa que estos cuerpos nuestros estan sujetos a ciertas cosas. Todos nosotros somos
diferentes aun en sentido fisico. Algunos de nosotros estamos sujetos, quizas, a sentir mas intensamente el
frio o sujetos a temperaturas bajas de un modo en que otros hombres no lo son. Algunos de nosotros estamos
constituidos de tal manera que tenemos estos problemas menores; y estamos sujetos a molestas infecciones y
diversas otras cosas que nos ponen a prueba. ¢Quée hace un hombre sabio al respecto? Se cuida en gran
manera de estas cosas; en el invierno usa un grueso abrigo, quizas use una bufanda; y se abstiene de hacer
ciertas cosas. EI hombre se protege a si mismo y a su débil constitucion de algunos de los peligros que le
salen al encuentro en la vida. 'Asi también los maridos deben amar a sus mujeres'. ;Ha descubierto que su
esposa tiene cierta debilidad temperamental? ;Ha descubierto que ella tiene ciertas caracteristicas
especiales? ¢Acaso es nerviosa y aprensiva; o es demasiado elocuente en sus expresiones? No importa de
queé se trate en particular; ella tiene ciertas caracteristicas que en algin sentido son debilidades. ;Cual es la
reaccion de usted hacia ellas? ¢Le irritan o se siente desilusionado? ¢ Tiende a condenarlas y a despreciarlas?
Actle como lo hace con su cuerpo, dice el apostol. Protéjala contra esas debilidades, guardela de ellas. Si
ocurre que su esposa ha nacido con un temperamento de preocupacion, muy bien, guardela de él, protéjala.
Haga todo lo que esté a su alcance para guardarla de sus debilidades, y fragilidades; lo que hace por su
cuerpo, hagalo por su esposa.

Luego, por supuesto, hay épocas cuando sobrevienen grandes infecciones —una epidemia de gripe, fiebres,
cosas que matan a la gente por millares. Correspondiendo a esto, también hay cosas que sobrevienen en la
vida matrimonial—pruebas, problemas, tribulaciones que van a poner el matrimonio a prueba hasta el limite
mismao.

¢Qué hace usted al respecto? Una vez mas ¢qué hace con su cuerpo cuando se enferma de esa manera,
cuando le da semejante ataque de gripe con una terrible fiebre? La respuesta es que guarda cama, con una
bolsa de agua caliente; adopta una dieta apropiada, etcétera. Hace todo lo que esta a su alcance para tratar la
fiebre y ayudar a su cuerpo a resistirla. 'De tal manera deben los hombres amar a sus mujeres como a sus
propios cuerpos'. Si hay alguna prueba o ansiedad o problema peculiar o excepcional, algo que pone a su
esposa a prueba hasta el limite, entonces, afirmo, el esposo debe salir de su rutina para proteger a su esposa
y ayudarla y auxiliarla. Ella es ‘el vaso mas débil'".

Esto nos conduce al punto final. Trata de proteger su cuerpo contra las infecciones mediante diversas
inoculaciones. Aplique todo esto a la vida matrimonial. Haga todo lo que esté a su alcance para desarrollar
una resistencia, para preparar a su esposa a encarar los peligros de la vida. Debe edificarla. No lo haga todo
solo; pero, edifiquela para que ella también esté en condiciones de actuar; de modo que si usted es llevado
por la muerte ella no se quede inerme. Debemos pensar detalladamente en todo esto exactamente corno con
el cuidado del cuerpo. Y si sobreviene una enfermedad, tenga cuidados especiales, déle los medicamentos
apropiados, salgase de su rutina y haga aquellas cosas extras que promoveran y produciran la restauracion de
la salud, del vigor y de la felicidad.

Aqui dejamos este tema, en el cual hemos estado viendo un gran principio que es de suprema importancia.
Un hombre debe amar a su mujer ‘asi como' —porque ella es su propio cuerpo. 'Nadie aborrecié jamas a su
propia carne, sino que la sustenta y la cuida, como también Cristo a la iglesia’. 'Maridos, amad a vuestras
esposas, asi como Cristo amo a la iglesia'.

RELACIONES TRANSFORMADAS
Efesios 5:25-33

Ahora llegamos a la consideracion final de esta declaracion tan importante y extraordinaria. El apdstol esta
tratando principalmente el deber de los esposos hacia sus mujeres, aunque en el altimo versiculo, se nota,
vuelve a mencionar el deber de las mujeres hacia sus esposos. Lo hace a fin de presentar su ensefianza
referida al matrimonio como un todo y en una forma completa. Al aplicar todo esto, hemos visto que el gran

72



secreto aqui consiste en entender la ensefianza. Entre toda la gente el cristiano debe ser aquel que piensa y
razona, aquel que emplea su mente. No hay magia en la vida cristiana. El gran acto de regeneracion es
operado por Dios, pero tan pronto recibimos la vida, estamos en condiciones de pensar y razonar y de usar
nuestro entendimiento. De modo que todas estas epistolas del Nuevo Testamento son dirigidas al
entendimiento. Al comienzo mismo de la presente epistola, el apéstol ha orado que sean alumbrados 'los
o0jos de vuestro entendimiento’ por el Espiritu Santo. Vimos pues que lo que el apdstol expuso aqui es esta
gran doctrina de Cristo y la iglesia, para luego decir: 'Asimismo, de esa misma manera'.

Aqui hay algunos puntos practicos que debemos considerar para que nuestra exposicion sea completa. Hay
aqui ciertos imperativos practicos de parte del apdstol que estan relacionados a esta gran analogia que ha
estado usando. El gran principio fundamental es esa unidad. Lo que debemos comprender es esta unidad
esencial entre el esposo y la mujer—'y los dos seran una sola carne'. Esta unidad es comparable a la unidad
entre el hombre y su propio cuerpo y también a la union mistica entre Cristo y la iglesia.

La unidad es el principio basico en el matrimonio; debido a que mucha gente en este mundo moderno jamas
ha tenido idea de lo que implica el matrimonio desde el punto de vista de la unidad, se apegan tan poco a el
y quebrantan sus votos y promesas, a tal grado que el divorcio esta viniendo a ser uno de los mayores
problemas de nuestra época. Jamas llegaron a captar este concepto de la unidad; todavia piensan en términos
de su individualidad, y de esa manera tiene en el matrimonio dos personas afirmando cada uno de sus
propios derechos y como consecuencia, choques y discordia y separacion. La respuesta a todo ello, dice
Pablo, es comprender este gran principio de la unidad.

El apdstol ha desarrollado todo esto en términos del cuerpo, pero ahora lo expresa en forma muy explicita
recordandonos otra vez lo que dice el segundo capitulo de Génesis en relacion con la creacion de Eva,
tomada del cuerpo de Adan. El propésito fue que Adan tuviese una 'ayuda idonea’. Cuando Dios hizo a Eva
para que el hombre y la mujer pudiesen entrar al estado matrimonial, también hizo la declaracion de que un
hombre debe dejar a su padre y a su madre y unirse a su propia mujer, y que '‘ambos serian una carne'. El
apostol cita estas precisas palabras en el versiculo 31: "Por esto dejard el hombre a su padre y a su madre y
se unird a su mujer, y los dos seran una sola carne". Este es un mandamiento dirigido al hombre que se
convierte en esposo. Debe dejar a su padre y madre. ¢Por qué debe hacerlo? Debido a esta nueva unidad que
esta naciendo entre él y su mujer. 'Por esto’, dice el apostol. ;Qué es esto? El acaba de decirnoslo—'Porque
somos miembros de su cuerpo, de su carne, y de sus huesos'. Esa es la relacion del esposo y la mujer, y
debido a esto—'por esto'—un hombre debe dejar a su padre y a su madre para si ser unido a su muijer.

Este es un punto de suprema importancia. En cierto sentido, es la prueba final de la unidad que existe en el
verdadero matrimonio, es una sefial externa de la unidad. En otras palabras, el apostol esta diciendo que
cuando un hombre se casa, entra a una nueva unidad que rompe con las relaciones anteriores. Ya no estara
atado ni sujeto por las relaciones anteriores puesto que ahora comienza una relacion de unidad nueva y mas
intima. Hasta el momento de casarse, la principal lealtad del hombre era dirigida hacia su padre y hacia su
madre; pero ya no es ese el caso; ahora debe 'dejar a su padre y a su madre' y entrar en esta nueva relacion.
Esta es una declaracion impresionante, especialmente en vista de tantas ensefianzas que se encuentran en las
Escrituras respecto de la relacion entre padres e hijos. La familia es la unidad fundamental de la vida, por
eso en el siguiente capitulo el apdstol dira: 'Hijos, obedeced en el Sefior a vuestros padres, porque esto es
justo'. Sin embargo, este imperativo debe ser tomado a la luz de lo siguiente: cuando un hombre se casa ya
deja de ser un hijo en ese sentido. Deja a su padre y a su madre y entra a esta nueva unidad. Deja a la que
pertenecia antes para entrar a esta unidad nueva, a esta nueva relacion. Ahora es cabeza de una nueva
unidad, cabeza de una familia nueva.

Es aqui donde mayormente tienden a surgir las tensiones mas agudas y donde ocurren las dificultades en la
relacion matrimonial. Obviamente en todos estos asuntos las declaraciones biblicas deben ser tomadas en su
contexto y con el adecuado razonamiento. Nunca debemos hacernos legalistas en estas cosas. Considérese
esta afirmacion referida a un hombre 'dejando a ain padre y a su madre'. Obviamente esto no significa que
nunca mas va a tener nada que ver con ellos. El término es 'dejara’ de manera que debemos considerar el
significado de 'dejar'. Por supuesto se trata de un asunto muy practico, pero lo importante es comprender las

73



implicaciones espirituales. Algunas veces esto es interpretado, vuelvo a decirlo, de manera legalista, y
entonces la gente se hace severa y casi descortés hacia el padre y la madre. No es esa la ensefianza del
apostol. Lo que al apdstol le preocupa es el principio, y es a él al que debemos prestar nuestra principal
atencion. En la préactica significa que este hombre en adelante ya no se considerara principalmente como un
hijo de sus padres, sino como el esposo de su mujer. Durante toda su vida se ha considerado a si mismo
como hijo de sus padres, y eso era correcto. 'Honra a tu padre y a tu madre' es uno de los Diez
Mandamientos. Pero ahora debe hacer un gran ajuste mental; ahora debe pensar los asuntos detalladamente y
asumir nuevas responsabilidades y comenzar a vivir una nueva vida. Ya no se encuentra en una condicién de
subordinacion, en cambio ahora se ha convertido en cabeza de una nueva familia. Debe considerarse a si
mismo como tal y debe comportarse como tal. EI hecho de dejar a su padre y a su madre en realidad
significa que no debe permitir que su padre y su madre lo controlen como lo hicieron hasta el presente. Es
aqui donde surgen las dificultades. Durante veinte, veinticinco, treinta afios ha existido aquella vieja
relacion—padre y madre, hijo. Y se ha hecho costumbre y uno piensa instintivamente conforme a esos
patrones. Pero ahora este hombre ha contraido matrimonio. Es dificil para el—y tal vez sea mas dificil para
el padre y la madre—comprender que ha nacido esta nueva relacion; sin embargo la ensefianza aqui es que
el hombre debe dejar a su padre y a su madre para unirse a su mujer. EI hombre debe afirmar y salvaguardar
su nueva condicion, y, como digo, defenderla contra cualquier interferencia de parte de sus padres. Y en su
propio comportamiento ya no debe limitarse a hacer simplemente lo que hacia antes, porque ahora esta
unido a su mujer. Ya no es lo que era antes. Es lo que era antes—mas, y ese 'mas' es lo que crea la diferencia
entre la antigua y la nueva relacion.

Tal es el significado de esta expresion, 'dejar a su padre y a su madre'. El hombre debe afirmar la nueva
posicién, que ha surgido como resultado de su matrimonio. Y, por supuesto, al considerarlo desde el punto
de vista del padre y de la madre la situacion debiera ser igualmente clara. Ellos deben reajustarse a si
mismos como su hijo lo hace. Ahora ellos deben comprender que la primera lealtad de su hijo esta dirigida a
su esposa y que €l seria un hombre muy deficiente, un esposo muy deficiente y, por dltimo, un hijo muy
deficiente si dejara de mostrar esa lealtad. Ellos no deben interferir en esta nueva vida matrimonial. En el
pasado ellos siempre mandaban a su hijo en diferentes maneras, y era correcto que asi lo hicieran. Pero,
ahora deben dejar de hacerlo; deben reconocer que algo totalmente nuevo ha nacido y Que ya no deben
pensar en su hijo simplemente como en su hijo. Ahora él esta casado, una nueva unidad se ha creado, y todo
lo que ellos le hagan a él, al mismo tiempo lo estaran haciendo a su esposa también. De modo que,
obviamente, ya no pueden tratarlo como solian hacerlo antes. Todo esto esta incluido en la idea de un
hombre dejando a su padre y a su madre para unirse a su propia mujer. En realidad, la esencia de la
enseflanza del apostol sobre el matrimonio es que todas las partes implicadas deben comprender el
nacimiento de una nueva unidad. Esta unidad no existia antes, pero ahora existe. El flamante esposo debe
comprender que ya no es lo que era antes; la recién casada debe comprender que ya no es lo que era antes en
su relacién a sus padres. Los padres de ambos lados deben comprender que ya no son lo que ellos eran antes.
Todas las cosas son diferentes. En virtud de la nueva unidad que ha nacido como resultado del matrimonio
debe haber un reajuste en todas las &reas. 'Por esto dejara el hombre a su padre y a su madre'.

Conforme a la ensefianza biblica, nada méas drastico puede ocurrir que esta doble accion—'dejando’ y
‘uniéndose’. La familia es la unidad fundamental de nuestra vida terrenal, y aunque el hombre aun sigue
siendo hijo de sus padres, y por supuesto, aunque todavia pertenece en ese sentido general a su familia, lo
importante es que ahora se ha convertido en cabeza de una nueva familia; en consecuencia debe ser tratado
con la dignidad que corresponde a esa nueva condicion. Debe pensar en si mismo de esta forma; no debe
volver a pensar en si mismo como era antes; y tampoco debe permitir que sus padres piensen en él de esa
manera. 'Por esto dejara el hombre a su padre y a su madre, y se unird a su mujer, y los dos seran una sola
carne'. Tan pronto comprendemos esto, el matrimonio se convierte en lo mas importante, por cierto, en el
acontecimiento méas importante de toda la vida. En consecuencia, cuando asiste a unas bodas debe
comprender que estd naciendo esta nueva unidad y debe reajustar sus pensamientos y en adelante pensar de
la esposa y del esposo en términos de esta nueva relacion. Esta nueva condicion de casados ahora tiene
prioridad sobre toda otra relacion humana. Un hombre deja a su padre y a su madre, y lo mismo hace una
mujer. Y en la medida en que es comprendido este principio y puesto en practica vera este matrimonio ideal

74



que aqui es bosquejado, y se ve la diferencia entre el matrimonio cristiano y el que no es cristiano. Este
entonces es el primar mandamiento practico que el apostol nos da aqui.

El segundo es, 'Por lo demaés, cada uno de vosotros ame también a su mujer como a si mismo'. En cierto
sentido ya hemos analizado este punto del ap6stol Pablo cuando considerabamos al hombre y la relacion con
su cuerpo, cuando considerabamos los pensamientos que alienta respecto de su mujer. EI mejor comentario
sobre este asunto es el que se encuentra en Colosenses 3:19 donde el apéstol dice: 'Maridos, amad a vuestras
mujeres, y no seais asperos con ellas'. El aspecto negativo alli nos ayuda a comprender el positivo en este
altimo versiculo de Efesios 5. Obviamente el gran peligro que corren los maridos es el de asumir una actitud
dominante. El hecho que se acentla es que él es la cabeza, él es el lider, él esta en la posicion de
responsabilidad. Asi es como Dios lo ha establecido en el comienzo. Por eso el peligro que siempre corre el
hombre es, segln lo expresa el apdstol, es el de ser aspero que significa 'ser duro'. El antidoto es, 'cada uno
de vosotros ame también a su mujer como a si mismo'. Uno no es aspero consigo mismo, por lo tanto no lo
sea con su esposa, no sea aplastante, no sea dominante.

Esta afirmacion, cuando recién fue escrita por el apostol, fue una de las mas asombrosas jamas puestas sobre
papel. Cuando leemos sobre el concepto que los paganos tenian del matrimonio, especialmente sobre la
actitud tipica de los esposos hacia sus mujeres—y, por cierto, no solo entre paganos, sino también lo que se
lee en el Antiguo Testamento—vemos cuan revolucionaria y transformadora es la ensefianza. Las esposas
eran virtual-mente nada mas que esclavas. Toda la nocion de la poligamia expresa esta idea. En el primer
capitulo del libro de Ester tenemos una heroica ilustracién de mujeres que se rebelaron contra ese concepto,
tal como el caso de Vasti, la mujer de Asuero. Pero aquello fue una excepcion. El concepto global realmente
era un concepto de esclavitud, y de esa manera los maridos generalmente eran culpables de esta aspereza, de
esta actitud dominante. La esposa no era sino un vasallo, un efecto personal por asi Ilamarlo. Pero tan pronto
se introducia el mensaje cristiano la idea entera es completamente transformada y cambiada. En asuntos
como éstos es que la fe cristiana hizo tambalear al mundo antiguo conquistandolo durante el primer siglo.
Nunca antes se habia ensefiado algo igual. Se debe parcialmente a que los cristianos vivian esta nueva clase
de vida, que el evangelio de nuestro Sefior se disperso en aquel antiguo mundo. Esto es como los cristianos
testifican de la verdad del evangelio. La idea de que los cristianos testificaran levantandose y hablando en
una reunién no es frecuente en el Nuevo Testamento, si es que se encuentra alli. EI testimonio era dado en la
vida cotidiana. El hecho de que un hombre hablase amable y afectuosamente a su esposa era algo insélito; y
cuando la gente veia esto, comenzaba a preguntar, ;que es esto? Sobre todo cuando lo veian en un hombre
que, como pagano habia sido muy distinto. Una nueva ternura habia penetrado su vida humana.

El verdadero matrimonio es una ilustraciéon de la ensefianza Neotestamentaria sobre el amor. Es lo que se
encuentra en 1 Corintios 13 puesto en préactica en la relacion matrimonial. El tema fue introducido en el
versiculo 18 Que es la clave a todo esto: 'No os embriaguéis con vino, en lo cual hay disolucion; antes bien
sed llenos del Espiritu’. Si uno esta lleno del Espiritu serd diferente en cada aspecto de la vida y en cada
relacion. Aqui el apdstol nos estd ofreciendo una ilustracion de ello—el hogar. Ese es el lugar donde debe
Presentarse la evidencia sobre todo; ése es el lugar donde debe juzgarse a un hombre y a una mujer. ;Como
son alli en el hogar? Ahora bien, dice el apostol, que se sepa en el hogar que usted esta lleno del Espiritu, de
tal manera que cualquier persona que viene a visitarle se quede asombrada e impresionada por esto, y
preguntara ¢qué es esto? No hay mayor recomendacion respecto de la verdad y del poder de la fe cristiana
gue esposos cristianos, un matrimonio cristiano, un hogar cristiano. Eso fue lo que ayudo a revolucionar el
mundo antiguo. Recuerde entonces el segundo imperativo dado al esposo. Se le ha concedido esta posicion
de dignidad y liderazgo, y esta condicion de ser la cabeza; y si €l lo entiende correctamente nunca abusara de
ello, nunca lo usard mal siendo aspero o dominante o carente de amabilidad o injusto. Ser culpable de tal
comportamiento es una negacion del principio del matrimonio y demuestra que alli hay una ausencia del
Espiritu.

Pero miremos el otro lado del asunto. El tercer requerimiento es, 'y la mujer respete a su marido'. Aqui el
apostol usa una palabra muy aguda. La versién autorizada la traduce correctamente como ‘reverencia’. Sin
embargo, en realidad la palabra significa ‘temor'. 'Y la mujer tema a su marido'. Pero debemos recordar que
existen diferentes tipos de temor. Existe el temor, tal como nos lo recuerda 1 Juan 4 que 'lleva en si castigo'.

75



No es ese el temor que aqui menciona el apdstol; él se refiere a ‘temor reverencial'. Lo que realmente quiere
decir 'deferencia’. 'Y la mujer trate con deferencia a su marido’, ‘con obediencia respetuosa’. Nuevamente
aqui tenemos una idea que el apdstol ya introdujo cuando consideraba el tema de las esposas. El dice, "Las
casadas estén sujetas a sus propios maridos, como al Sefior; porque el marido es cabeza de la mujer, asi
como Cristo es cabeza de la Iglesia, la cual es su cuerpo, y él es su Salvador. Asi que, como la iglesia esta
sujeta a Cristo, asi también las casadas lo estén a sus maridos en todo™. Ahora el apdstol nuevamente vuelve
a esto diciendo, 'Que la esposa trate a su marido con la necesaria deferencia, con una obediencia respetuosa'’.

Quizas el mejor comentario sobre esto se encuentra en 1 Pedro 3:6 donde Pedro en su propio estilo considera
exactamente el mismo tema. Pedro toma del pasado el gran ejemplo y patrén de esta ensefianza particular. El
lo expresa de esta manera: 'Asi mismo vosotras, mujeres, estad sujetas a vuestros maridos'—Ila misma idea,
‘deferencia—'para que también los que no creen a la palabra sean ganados sin palabra por la conducta de sus
esposas’. Aqui Pedro introduce un asunto levemente distinto al cual me referiré en un momento. Pero, a fin
de imprimir esto sobre la conciencia de las esposas él prosigue diciendo, "Porque asi también se ataviaban
en otro tiempo aquellas santas mujeres que esperaban en Dios, estando sujetas a sus maridos”. Luego en el
versiculo 6 dice: "como Sara obedecia a Abraham, llaméandole sefior; de la cual vosotros habeis venido a ser
hijas, si hacéis el bien, sin temer ninguna amenaza". Siendo interpretado quiere decir algo como esto: La
esposa trate con respeto a su esposo; en otras palabras, que reconozca el concepto biblico y cristiano del
matrimonio, que considere al esposo como su cabeza, la cabeza de esta nueva unidad. Los dos son uno, pero
la unidad tiene una cabeza, como nuestro cuerpo tiene una cabeza, como Cristo es la cabeza de la iglesia.
Puesto que el marido es la cabeza, la esposa debe tratarlo con el respeto que corresponde a una persona que
comprende esa relacion. De manera que lo que significa para la esposa es que el respeto que antes daba en
primer lugar a sus padres, ahora ella lo da a su esposo. Ese también es el significado del imperativo en el
Salmo 45:10 que lo expresa de la siguiente manera: "Olvida tu pueblo, y la casa de tu padre”. Aquellas
palabras fueron dirigidas proféticamente a la iglesia cristiana; es eso lo que ella debe hacer al ser unida a su
esposo celestial; pero ello tambien es aplicable al caso de la esposa en su relacion matrimonial. 'Olvida tu
pueblo, y la casa de tu padre'. Asi como se le ordena al esposo a dejar a su padre y a su madre, la esposa
debe olvidar a su propio pueblo y a la casa de su padre. Pero reitero que debe tener sentido comun al
interpretar palabras como estas. Ella no debe olvidarlos en sentido absoluto, sino que ella tiene que olvidar
en este sentido, que ya no sera mas controlada por sus padres. EI hombre no debe ser controlado por sus
padres, y la esposa no debe ser controlada por los de ella.

Quizas a alguien se le ocurra hacer la siguiente pregunta: ¢Por qué, en relacion con la clara ensefianza sobre
el matrimonio, se nos dice que el hombre debe dejar a su padre y a su madre y ser unido a su mujer, no
habiendo, sin embargo una afirmacién paralela referida a la mujer, ni en Génesis 2, ni en Efesios 5? En mi
opinion la respuesta es simple. La mujer siempre esta en la posicion de rendir deferencia. EI hombre estuvo
en tal posicion hasta el momento de contraer matrimonio; pero desde ese momento en adelante se convierte
en cabeza. La mujer rinde deferencia a sus padres; luego se casa y entonces rinde deferencia a su marido.
Ella siempre esta en una posicion de estar rindiendo deferencia, ella nunca es la cabeza. En cambio el
hombre, que anteriormente era nifio e hijo y rendia deferencia, ahora se convierte en cabeza y recibe esta
deferencia de su esposa. A medida que desarrollamos detalladamente este tema, ¢no es acaso obvio que por
desconocer la gente esta ensefianza surgen tantos problemas matrimoniales y tantos fracasos?

Nada hace tanto dafio a un matrimonio que la deferencia que los conyuges rinden separadamente a un
tercero. Al actuar de esa manera estan quebrantando la unidad, estan dejando de reconocer el hecho de esta
nueva unidad y el liderazgo que el hombre tiene en ella. Entonces la esposa tiene que tratar de mostrar esta
deferencia reverencial hacia su esposo. Ella tiene que realizar un ajuste mental y espiritual tal como también
su esposo tuvo que hacerlo por su parte. Ahora ya no recibe sus instrucciones de parte de sus padres; ya no
se somete a ellos; ahora se somete a su marido. Por supuesto ella sigue manteniendo su relacion de hija; pero
debe tratar de que su propia actitud sea correcta y que la actitud de su padre y madre también sea correcta.
Con tanta frecuencia se fracasa en este aspecto, ya sea de un lado o del otro. EI hombre que contrae
matrimonio se dedica por completo a la familia de su esposa, o la esposa se dedica por completo a la familia
de su marido. De ambos lados esto es incorrecto y nunca deberia permitirse que suceda. Esta es una nueva
familia. Se deben mantener las relaciones de amor con los padres de ambos lados, pero nunca en términos de

76



deferencia y sumision. La esencia de todo el secreto del matrimonio cristiano y de una vida matrimonial
feliz es que el hombre y la mujer que contraen matrimonio comprendan esto desde el comienzo mismo y
actuen conforme esto, y a todo precio se aferren a ello. Si hay interferencia de parte de los padres de
cualquiera de los lados, ellos son culpables de pecado, y de no comprender y de no vivir conforme a la
ensefianza biblica respecto del matrimonio. '‘Que la mujer trate de mostrar esta reverencia a su esposo'. Ese
es el gran ajuste que ella hace. Ella se somete a €l. Ella no debe competir con él, ella no debe pelear con él;
ella debe reconocer que la esencia del matrimonio consiste en que le muestre deferencia.

Hay una extrafia frase utilizada por el apdstol Pedro que debemos considerar brevemente: ‘como Sara
obedecia a Abraham llamandole sefior'. ¢ Le ha interesado alguna vez el cambio de moda con respecto a este
asunto? Se puede leer acerca de la gente del siglo XVII y notar como la esposa se referia habitualmente a su
marido llamandole sefior fulano de tal. Quizas ha sonreido, quizas le parezca ridiculo, y yo estoy de acuerdo;
pero también estoy segurisimo de que hemos ido demasiado lejos en el extremo opuesto. Existe un
equilibrio correcto para estos asuntos. Sara llamé a Abraham ‘sefior’, reconociendo de esa manera el
principio biblico. Luego leemos, 'de la cual vosotras habéis venido a ser hijas, si hacéis el bien, sin temer
ninguna amenaza'. El significado de esto es: las esposas cristianas deben rendir esta deferencia a sus
maridos, y Pedro les dice que deben hacerlo a pesar de lo que las mujeres paganas alrededor de ellas
pudieran decir. Aqui habia algo nuevo, algo que era raro, algo excepcional, y por supuesto, creaba gran
confusion. Cuando las mujeres paganas que eran rencillosas y rebeldes—y con toda razon—veian a una
mujer comportandose de esta manera, ofreciendo y rindiendo esta deferencia a su marido, muchas de ellas se
sentirian impulsadas a atacarla y perseguirla. Lo que Pedro esta diciendo es esto: continlen comportandose
de esa manera porque es lo correcto; no se dejen atemorizar, no permitan que la persecucion les afecte en lo
méas minimo. Dejen que ellas les insulten cuanto quieran; no les hagan caso. Sin temer ninguna amenaza. Y,
en efecto, aun si el marido las malinterpreta y se abusa de ello, continen haciéndolo asi, dice el apostol; 'sin
temer ninguna amenaza'. Hagan lo que es correcto. No se preocupen por lo que pueda decir otra gente. Este
mundo pagano del siglo XX en el cual estamos viviendo sigue diciendo lo mismo; se les dira a las esposas
cristianas que estan actuando neciamente, que estan negando sus propios derechos como mujeres. No les
presten ninguna atencion, dice Pedro; dejen que la gente del mundo diga lo que quiera. Acaso ¢qué saben
ellas? Esas personas no tienen mente cristiana, no estadn llenas del Espiritu. Recuerde siempre que el
propdsito de su vida es que haga lo correcto, lo que es bueno; y no se deje atemorizar, no sea turbada, no
permita que interfieran en su conducta y comportamiento. Esta es entonces la Gltima indicacion del apostol.
No podemos sino destacar el maravilloso equilibrio que siempre se preserva en las Escrituras.

El apostol lo resume todo en el versiculo 33: 'Por lo demaés, cada uno de vosotros ame también a su mujer
como a si mismo; y la mujer respete a su marido'. Mientras ambos hagan eso no corren riesgos de disputas
sobre 'derechos' o sobre 'mi posicién’, o 'mi estado’. He aqui un hombre en posicién de liderazgo; si, pero
porque él ama a su esposa como a si mismo, nunca abusa de su posicion. Y he aqui una mujer sometiéndose
a si misma a este gran y glorioso ideal. Ella nunca tiene temor de que su marido se aproveche de ella, o que
la pisotee. Aqui se considera tanto al marido como a la mujer, y el equilibrio es perfecto y total. Por
supuesto notamos que el apoéstol al escribir esta declaracion presupone que ambos, marido y mujer, son
cristianos. El apdstol Pedro, segin hemos visto en su primera epistola, capitulo tres, escribia presuponiendo
en parte que el marido podia no ser cristiano; pero aqui todo el contenido esta basado sobre la presuposicion
de que ambos cdnyuges son cristianos. Y puesto que el apostol no trata ninguna otra cosa, yo también me he
abstenido de hacerlo. Esta es la forma en que un hombre cristiano y una mujer cristiana contraen matrimonio
y llegan a ser esta nueva unidad. Una vez mas quisiera repetir que no hay forma mas maravillosa de
testificar de la diferencia que significa ser un cristiano, que precisamente ésta.

Sin lugar a duda, una de las mayores necesidades de nuestro moderno mundo se encuentra precisamente en
este aspecto. Muchas personas estan preocupadas por las desavenencias que hay entre las naciones. Eso esta
bien; también es correcto que estemos profundamente preocupados por los choques dentro de las naciones.
La gente expresa sus opiniones, habla claramente, y condena este lado o condena a aquél. Pero, cuando llega
a conocer algo de las vidas privadas de algunas de estas personas que hablan con mas elocuencia, descubrira
que en su propia vida matrimonial hacen exactamente aquello que estan condenando. jQué ridiculo es esto!
Una de las grandes diferencias entre el cristianismo y el secularismo es que el secularismo siempre habla de

7



generalidades, olvidando al individuo. EI cristianismo comprende que la masa, la nacion, después de todo,
no es sino un conjunto de individuos. Poco me interesa lo que tenga que decir un estadista si él no practica
sus principios en su propia vida personal. ;Qué derecho tiene de hablar sobre la santidad de convenios
internacionales y de decir a la gente lo que deben hacer o lo que no deben hacer como grupos, si en su
propia vida privada no esta poniendo en practica los preceptos que ofrece a hombres y mujeres en sus
diferentes esferas? En la medida en que los individuos viven correctamente tambien la nacion vive
correctamente. Las épocas mas gloriosas en la historia de este pais siguieron a aquellos afios cuando se
predicaba un evangelio personal y cuando grandes nimeros de individuos llegaron a ser cristianos. Fue s6lo
en esos tiempos cuando comenzamos a aproximarnos a lo que es una nacion cristiana. Pero no tiene sentido
decir a la gente que emplee principios cristianos en su conducta si ellos mismos no son cristianos, y si en
forma personal no entienden la fe cristiana. Esa es mi respuesta a aquellos que critican la predicacion
evangélica y la exposicién biblica diciendo: ™Yo creia que usted diria algo sobre las conferencias referidas al
desarme, o sobre lo que ocurre en Africa del Sur, y he aqui esta hablando sobre esposos y esposas. Yo queria
saber como resolver los grandes problemas mundiales”. Confio que a esta altura ya haya quedado claro que
es la predicacion evangélica, y solo ella la que realmente trata estos grandes problemas, todo lo demés no es
sino habladuria. Pueden organizar marchas y hacer sus protestas. Todo queda en la nada, no se hace el
menor impacto en nadie. Pero si tiene un gran ndmero de individuos cristianos en una nacion, o en el
mundo, entonces, y solo entonces, puede esperar una conducta cristiana a nivel internacional y nacional. Yo
no presto atencion a un hombre que me dice como resolver los problemas mundiales si no puede resolver sus
propios problemas personales. Si el hogar de un hombre esta en un estado de discordia, sus opiniones sobre
el estado de la nacion, sobre el estado del mundo, son puramente teéricas. Todos podemos hablar, pero el
problema consiste en cdmo aplicar la doctrina cristiana a la vida practica. Y es precisamente en este punto
donde usted debe ser 'lleno del Espiritu’.

Entonces, a la luz de los diversos principios que han surgido podemos trazar ciertas conclusiones referidas al
matrimonio cristiano. Primero, la importancia de 2 Corintios 6:14: 'No os unais en yugo desigual con los
incrédulos’. Habiendo entendido algo de la verdadera naturaleza del matrimonio y particularmente del
matrimonio cristiano, ;acaso no es ésta una deduccion obvia? Un cristiano no debe contraer matrimonio con
un no cristiano; y si lo hace esta buscando problemas. No puede lograr el equilibrio que se indica en este
altimo versiculo, a menos que ambos conyuges sean cristianos. ‘'No o0s unais en yugo desigual con los
incrédulos'.

Segundo, solamente existe una cosa que realmente rompe el matrimonio, y ése es el adulterio. 'Los dos seran
una sola carne'. Y solamente cuando esa 'sola carne’ es quebrantada, también es quebrantado el matrimonio.
De acuerdo a la ensefianza biblica—y la encontrara en el Sermoén del Monte y en otras partes—no hay otra
causa para el divorcio y el rompimiento del matrimonio aparte del adulterio. Esa si es una causa, porque ella
rompe la 'sola carne'.

En tercer y ultimo lugar, la cosa més importante siempre es considerar a nuestro Sefior Jesucristo. Si un
marido y una esposa juntos lo consideran a €l no tienen por qué preocuparse de su relacion uno con el otro.
Nuestras relaciones humanas, afectos y amores, estan cimentadas en nuestro amor comun hacia él. Si ambos
viven para él y para su gloria y para su alabanza, y si ambos dan un lugar principal en sus mentes a la
analogia de Cristo y la iglesia y a lo que él ha hecho por la iglesia para que ella pueda ser redimida y que
ellos como individuos puedan llegar a ser hijos de Dios—si ellos se sienten sobrecogidos por ese
pensamiento y gobernados por él, no habra peligro de que sus relaciones personales terminen en un desastre.

El marido sera la cabeza de la misma forma en que Cristo es la cabeza sobre la iglesia. El se dio a si mismo
por ella; él muriod por ella; él cuida y sustenta su vida, €l vive por ella, él intercede por ella, su preocupacion
es que ella sea gloriosa y sin mancha y sin macula, sin impureza, o arruga 0 cosa semejante. Ese es el
secreto—que siempre tengamos los o0jos puestos en él comprendiendo que el matrimonio no es sino un
palido reflejo de la relacién entre Cristo y su iglesia. De modo que el principio del matrimonio exitoso es
éste: "Haya, puesto, en vosotros este sentir que hubo también en Cristo Jesus". "Por lo demaés, cada uno de
vosotros ame también a su mujer como a si mismo; y la mujer respete a su marido”. "Maridos, amad a

vuestras mujeres, asi como Cristo amé a la iglesia y se entregd a si mismo por ella". Gracias a Dios, hemos

78



sido introducidos a una nueva vida, hemos recibido un nuevo poder, y todas las cosas han sido cambiadas—
‘las cosas viejas pasaron; he aqui todas son hechas nuevas'. Todas las relaciones de la vida han sido
transfiguradas y transformadas, han sido elevadas y exaltadas, y nosotros hemos sido capacitados para vivir
conforme al patron y el ejemplo del Hijo de Dios.

79



